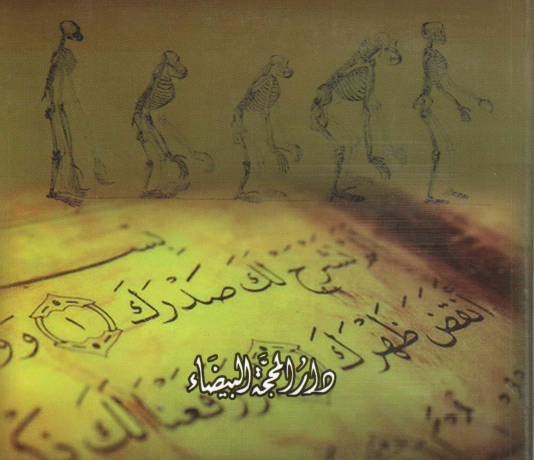
رضوان كمال دباجة

نظريَّة الإِرتقاء والتطور في القرآن الكريم





Allen Serve

AL-Shia electronic School



نظريَّة الإِرتقاء والتطور فيُّ القرآن الكريم

## نظريَّة الإِرتقاء والتطور في القرآن الكريم

رضوان كمال دباجة



وارُ المِخَذُ البيضاء

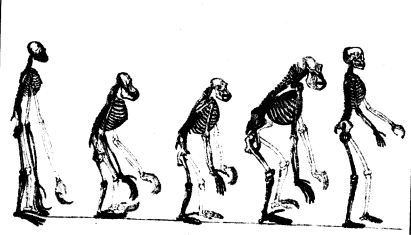
جَمِيعُ لِلْحُقُولِ بِمَحَفَظَتْ الفَلِيتُ بَالأَوْلِمِثْ ١٤٣١ هر ٢٠١٠م

الرويس – مفرق محلات محفوظ ستورز – بناية رمّال

ص.ب: ۱۹/۰٤۱۲۱۱ ـ هاتف: ۳/۲۸۷۱۷۹ ـ ۱۹/۰٤۱۲۱۱ ـ ماتف: E-mail almahajja@terra.net.lb ـ ۱۱/۰۶۷۲۷ www.daralmahaja.com info@daralmahaja.com



### ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِيَّ أَنقَضَ ظَهْرَكَ ۞ ﴾



Skeletons of the CHIMPANZEE.

GURILLA.

Photographically reduced from Langeous of the natural size (except that of the Gibbon, which was twice as large as nature), drawn by Mr. Waterhouse Hawkins from speciment in the Massum of the Rigal College of Surgeous.



#### إهداء

هذا العمل مهدى إلى السيدة جودي نيسميث، المحاضرة في جامعة ميشيغين، فرغ ديربورن. فقد كنت قبل معرفتي بالسيدة جودي لا أعير مسألة البيولوجي أي اهتمام علماً بأني درست هذه المادة قبل ذلك. ولم أكن أعلم حين انتسابي إلى صف البيولوجي الذي كنت أحتاجه للحصول على شهادة في مادة الكيمياء أني سوف أعشق هذه المادة لما فيها من السحر حول أسرار الطبيعة حيث يرى المرء من خلال هذه المعرفة عظيم صنع الله على. وقد كنت قبل تلك الفترة من المناهضين لفكرة التطور كلياً حيث كنت أرى فيها إنكاراً للخالق وادّعاءاً لغيره بالخلق. إلا أن الطريقة التي كانت السيدة جودي تشرح فيها مسألة التطور وغيرها من المسائل البيولوجية والتي توحى بمدى فهمها وتصديقها وإلمامها بهذه المسألة إضافة إلى مدى إخلاصها لعملها كانت تثير الكثير من التساؤلات في فكري وبخاصة حول نظرية الارتقاء والتطور. ولو كانت السيدة

جودي كبعض الأساتذة الآخرين ممن خبرت قبلها وبعدها، لمرت مسألة التطور على مسمعي دون أن تترك لها أثراً على فكري. وقد يفسر ذلك ما هو حاصلٌ في عالمنا العربي والإسلامي من حيث تدريس هذه المادة إذ هي الحالة أيضاً في مناطق كثيرة من الولايات المتحدة حيث تعتبر هذه الفكرة معارضة للدين لذا يكون مسألة تدريسها مسألةً عابرة.

### شڪر خاص

أود أن أوجّه كلمة شكر لكل من شاركني النقاش والفكرة في هذا الموضوع من أصدقاء وأخوة وعلماء، حيث أثارت هذه النقاشات الكثير من التساؤلات التي كان لا بدّ لي من الإجابة عليها. وقد وجدت أن النقد البنّاء لهذا البحث كان سبباً رئيساً في إيصاله إلى ما وصل إليه من حيث الإجابة على كثير من الأسئلة التي لم أكن أملك جواباً لها ما اضطرني إلى النظر بها ودراستها. وقد عملت هذه النقاشات على إيقاذ الحس بالمسؤولية لدي لكي أؤدي دوري في إخراج هذا البحث حتى يستطيع القارئ أن يرى نظرية الارتقاء والتطور كما هي من المفهوم العلمي. وقد شاركني في هذه النقاشات كافة الأصدقاء المقربين وخاصة زوجتي وأختي حيث إنّي مدين لهما بذلك إضافة إلى عدد من العلماء المسلمين.

وأود أن أخص بالشكر كلاً من صديق الطفولة السيد خليل الصغير وزوجته السيدة عائدة على المساعدة العظيمة

والوافية سواء في النقاش أو التشجيع أو التصحيح والإخراج لهذا البحث. كما أخصّ بالشكر أختي السيدة زاهرة دباجة زهر الدين على عملها الدؤوب في تشجيعي على إنهاء هذا البحث ونشره، واقتراحاتها الدائمة ونقاشاتها البنّاءة التي عملت على وصول هذه الرسالة إلى يد القارئ.

# 

لم أكن أعتقد يوماً أو أصدق بنظريّة التطوّر لتشارلز دارويين. ولكن في العام ٢٠٠٤ ومن خلال دراستي الجامعية في جامعة ميتشيغن حول نظريّة التطوّر، وجدتُ أن لهذه النظرية دلائل كثيرة من غير الممكن إنكارها. منذ ذلك الحين، بدأت أعتقد بهذه النظرية لكونها القانون الذي وضعه الله على في خلقه بحيث إنّ المخلوقات كافة قد تطورت من بعضها البعض. إلا أنّي كنت أستثني بنو البشر من ذلك ظنًا مني أن ذلك يتعارض مع كتاب الله على. ولكن بعد ذلك بمدّة قصيرة، وخلال قراءتي لسورةِ الأنعام من القرآن الكريم استوقفتني آيةٌ تقول ﴿وَرَبُّكَ ٱلغَنِيُ ذُو ٱلرَّحَمَةِ إِن يَشَا أَنْ فَلُكُمُ مِن ذُرِيَةِ الْ يَشَا أَنْ فَلُكُمُ مِن القرآء فِل فَلَا مَن المقصود بكلمة وَمِ الخريب عدتُ بالقراءةِ لأرى من المقصود بكلمة وَمِ الخريب عدتُ بالقراءةِ لأرى من المقصود بكلمة

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٣٣.

أنشأكم فوجدتُ أن الخطاب في هذه الآيةُ الشريفة معنى به بنو البشر إذ تقول الآية ﴿ يَنْمَعْشَرَ ٱلَّذِينِ وَٱلْإِنِسَ أَلَدَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمُ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي وَيُسْدِرُونَكُمْ لِقَاتَهَ يَوْمِكُمْ هَنَدَأً قَالُوا شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسِنًا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَوَةُ الدُّنيَ وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ أَنَّهُمُ كَانُوا كَنْدِينَ ﴿ اللَّهُ أَن لَّمْ يَكُن زَّبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْدٍ وَأَهْلُهَا غَنفِلُونَ إِنَّ وَلِكُلِّ دَرَجَنتُ مِمَّا عَكِيلُواْ وَمَا رَبُّكَ بِعَنفِلِ عَمَّا يَسْ مَلُوكَ إِنْ وَرَبُّكَ ٱلْغَيْقُ ذُو ٱلرَّحْ مَدُّ إِن يَشَا يُدْمِبَكُمْ وَيَسْتَخَلِفَ مِنْ بَعْدِكُم مَّا يَشَآهُ كُمَاۤ أَنشَأَكُم مِن ذُرِّيَكِةِ فَوْمِ ءَاخَرِينَ ﷺ♦<sup>(١)</sup>. وقد وجدت أن في هذه الآية نصُّ صريح بأن الله على قد أنشأ واستخلف بنو البشر من ذرّيةِ قوم آخرين. لذا قررتُ البحث في هذه المسألة لأجد أن هناك عددٌ كبيرٌ من الآيات والدلائل القرآنية التي تتوافق مع ما توصل إليه علم الأحياء في مسألة التطور عامةً.

إن البحث في بدء الخليقة أو كيفية الخلق هو مما حتّ عليه المولى على إذ يقول في كتابه العزيز وقُل سِيرُوا فِ ٱلأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأُ ٱلْخَلْقُ (٢). وقد أشار الله عَلَىٰ في عدد كبير

سورة الأنعام، الآيات: ١٣٠ ـ ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٢٠.

من الآيات إلى حقيقة بدأ وتطوّر الخلق حيث يستطيعُ الباحث الإستعانةُ بها منفردة أو مجتمعة لتبيان تلك الحقائق. لقد اقتضى هذا البحث التفكير خارج ما هو متعارف عليه لدى قراءة كتاب الله على وأحاديث الرسول وآل بيته عليهمُ الصلاة السلام. فالقراءةُ المتكررة في كتاب الله على تنير فكر المؤمن بحسب ضلوعه في مجالٍ ما أو اختصاصه في إحدى حقول العلم. فيمكن لعالِم الكيمياء مثلاً أو الفيزياء أو الفلك أن يبحث في صحّةِ نظريّةٍ ما أو نقضها من خلال القرآن الكريم.

موضوع البحث في هذا الكتاب لا يقتصرُ على خلق سيّدنا آدم على فحسب بل يعود إلى بدأ الحياة على وجه الأرض ومراحل تطورها من خلال الآيات القرآنية التي تشير إلى ذلك. يتطرّق هذا البحث أيضاً إلى النظرية البيولوجية لتطوّر الخلق ومدى تطابُقها مع القرآن الكريم. سيجدُ القارئ من خلال هذا البحث أنّ نظرية التطور لم تكن سوى إثباتاً لِما ورد في القرآن الكريم بحسب مفهوم بعض الآيات التي تحمل أوجه تفسيرٍ عدة في مكنونها.

لم يتطرق هذا البحث إلى أحاديث الرسول الله أو الأئمة الله حول قضية التطور في الخلق بشكلٍ مكثف إلا في بعض الحالات التوضيحية على الرغم من أن في هذه

الأحاديث الكثير مما يمكن إثارته في هذا الموضوع. فالبحث في الأحاديث يتطلب جهداً كبيراً لأن الباحث في هذه الناحية يجب أن يتمتع بمعرفة واسعة في تصنيف الأحاديث الموثقة من الأحاديث الضعيفة والأحاديث الكاذبة. ولم يكن عدم تطرُّقُ هؤلاء الأخيار لهذه المسألة مباشرةً لجهلهم بها والعياذُ بالله، إنما كان عدم تطرُّقُهم لها نتيجة جهل المجتمع البشري بها، وما قد يؤدي ذلك بعقيدة بعض أصحاب النفوس الضعيفة. فعلى سبيل المثال يقول الإمام على بن الحسَين المُثَالِة في تسبيح الملائكة «سبحانك تعلم وزن الظلمة والنور، سبحانك تعلم وزن الفيئ والهواء، سبحانك تعلم وزن الريح، كم هي من مثقال ذرة» علماً بأن الإمام عليه لم يتحدّث عن أن للهواء والريح أوزان كما ثبت علميًّا في هذا العصر. ولكن يمكن للباحث في هذا المجال العلمي، البناء على هذه المعلومةِ القيمة لإجراءِ بحثٍ ما، سواء لإثبات هذه الحقيقة، أو لاستخدامها في مجالِ بحثٍ يحتاج معهُ إلى هذه الحقيقة. كذلك كان حال أمير المؤمنين عليّ ﷺ إذ كان يقول «سلوني قبل أن تفقدوني، سلوني عن طرق السماء فإني أعلم بها من طرق الأرض، ولم يكن أحدٌ يسأل لأن الناس في ذلك الزمن لم يكونوا يتصوّرن الأشياء بحقائقها. لم يكن أحدٌ يعلم إن الأرض كروية وأنها تدور حول الشمس وإن هناك قوانين للجاذبية وسرعة المتحركات والضوء وهناك أفلاك ومدارات وغيرها الكثير مما يجهله الناس في ذلك العصر. فلو قيل للناس في ذلك الزمن أن الإنسان سيصل إلى القمر، لما آمن أكثر الناس بالقائل حتى وإن جاءت في نص القرآن الكريم. لذا كان التطرّق إلى هذه المسألة سواء في القرآن الكريم أو أحاديث الرسول وآل بيته عليهم الصلاة والسلام حديثاً مقتصراً ولم يكن مسهباً لعلمهم المسبق بعواقب الأمور.

كان يُفترض لهذه الحقائق القرآنية أن تكتشف قبل هذا الزمن أو الوقت على الأقل ولكن الطريقة التي برزت فيها قضية تطوّر الخلق والظروف التي أحاطت بالقضية من مكان وزمان ووجوه، كانت سبباً رئيسياً في رفض المسلمين والمسيحيين هذه النظرية. لم تكن هذه هي النظرية الوحيدة التي رفضت، فقد كادت الكنيسة في صدد الحكم على غاليليو بالإعدام جرّاء نظريّته حول كرويّة الأرض لولا قبولِه بعدم التحدّث بها(۱). كذلك كان الحال في العام ١٦١٩ مع الإيطالي لوسينيو فانيني

Drake, Stillman (1978). Galileo At Work. Chicago: University of (1) Chicago Press. ISBN 0-226-16226-5.

الذي قطع لسانه وأحرق في فرنسا نتيجة اعتقاده بأن الإنسان تطور من مخلوقات أخرى (١). لِذا كان لا بُدّ من العمل على تنقيح هذه النظرية من الشوائب التي اعترتها على مدى العهود حتى نتمكن من النظر بها دون النظر إليها مستعينين بالله كان مستنيرين بكتابه الكريم رجاء توفيقه.

نشيرُ هنا إلى أن الطريقة التي تفسر بها الآيات القرآنية في هذا البحث لا تتنافى أو تتعارض مع تفسير المراجع العظام لتلك الآيات بشكلٍ عام حيث إن للكثير من الآيات عدّة وجوء للتفسير تكمّل بعضها بعضاً. إلا أن الحالات الاستثنائية التي يختلف فيها تفسير هذه الآيات، كمثل أن يكون خلق آدم من غير أبٍ أو أم، كان نتيجة لعدم وجود علم الأحياء كما نعرفه في يومنا هذا، لذا اعتمد المفسّرون في حينها على الظواهر القرآنية إضافة إلى الأحاديث المتواترة من الأثمة ولي أسلوبهم. كان لا بد لنا في هذا البحث أن نعتمد التفسير التوحيدي أو الموضوعي بحسب التسمية التي أطلقها عليها الشهيد السيد محمد باقر الصدر (قدس سره) في كتابه الشهيد السيد محمد باقر الصدر (قدس سره) في كتابه الشهيد التفسير الموضوعي للقرآن الكريم»، لنرى ما هو «مقدمات التفسير الموضوعي للقرآن الكريم»، لنرى ما هو

The Columbia Encyclopedia, Sixth Edition 2008.

الموقف النظري للقرآن الكريم من مسألة التطور في الخلق. وهذا النوع من التفسير، كما يصفه الشهيد الصّدر، يختلف عن التفسير التجزيئي الذي يعتمده معظم المفسرين، إذ إن التفسير الموضوعي هو الذي يحاول به صاحبه دراسة موضوع معين من مواضيع الحياة الاجتماعية أو العقائدية أو العلمية في حين أن التفسير التجزيئي يهدف إلى تفسير المعانى والمدلولات اللفظية بالاعتماد على الأحاديث والروايات والآيات المشابه. إننا في هذا البحث سنلقى الضوء على الوجوه التي تختص بموضوع تطور الخلق ونغفل التفاسير الآخري، والتي لا تتناقض مع ما نراه من تفسيرِ علميّ لتلك الآيات حتى لا نخرج عن موضوع الكتاب. عسى أن يكون هذا الكتابُ حافزاً لتطور الفكر الثقافي والفلسفي والعلمي لدى المجتمع ولدى أصحاب الاختصاص من المسلمين.

#### رضوان كمال دباجة

### نشأة النظرية

نشير هنا أن تشارلز داروين لم يكن الوحيد الذي اكتشف هذه النظرية ولم يكن هو أوّل من اكتشفها أصلاً. فبحسب ادعاء داروين نفسه، أنه وبخلال رحلته المعروفة بـ «رحلة البيجل» «The Voyage of the Beagle» ما بين عاميّ «١٨٣١ و البيجل» كان قد اكتشف نظرية تطور الخلق لكنه كان يتمهل في نشرها. لكن عندما وصلته رسالة ألفرد والاس في عام ١٨٥٨ والتي تنص على كل ما ادعاه داروين في نظرية التطور، قام بنشر رسالته كي لا يسبقه والاس على ذلك مضيفاً اسم والاس إلى بحثه. وكان أول من كتب عن نظرية التطور هو باتريك ماثيو (Patrick Matthew) في العام ١٨٣٢، ولكن كتابه لم يحظى بالاهتمام الذي حظي به كتاب أصل الأنوع (Species) لتشارلز داروين أ.

Kentwood D. Wells Journal of the History of Biology, Vol. 6, (1) No. 2 (Autumn, 1973), pp. 225-258.

إلا أنه، وقبل داروين بمئات السنين، كان هناك عددٌ من العلماء المسلمين الذين خاضوا في نظريّة الارتقاء والتطور. من هؤلاء مثلاً إخوان الصفا في القرن الرابع الهجري حيث يقسمون الكائنات في رسائلهم إلى أربعة أقسام إذ يذكرون:

«أن الجواهر المعدنية هي في أدنى مراتب المولدات من الكائنات، وهي جسم متكوّن منعقد من أجزاء الأركان الأربعة التي هي النار والهواء والماء والأرض، وأن النبات يشارك الجواهر في كونها من الأركان ويزيد عليها وينفصل منها بأن كل جسم يتغذى وينمو ويزيد في أقطارها الثلاثة طولاً وعرضاً وعمقاً، وأن الحيوان أيضاً يشاركه النبات في الغذاء والنمو، ويزيد عليه وينفصل عنه بأنه جسم متحرك حساس. والإنسان يشارك النبات والحيوان في أوصافها ويزيد عليها وينفصل عنها بأنه ناطق مميز جامع لهذه الأوصاف كلها»(١). ثم يجمعون بين هذه الأقسام بقولهم «إن آخر مرتبة الجواهر المعدنية متصلةٌ بأول مرتبة الجواهر النباتية وإن آخر مرتبة النبات متصلةٌ بأول مرتبة الحيوانية، وآخر مرتبة الحيوانية متصلةٌ بأول مرتبة الإنسانية»<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) رسائل إخوان الصفا، الرسالة السادسة.

<sup>(</sup>٢) رسائل إخوان الصفاء الرسالة السابعة.

وقد توسّع إخوان الصفا في مسألة التطور بشكل مستفيض ولكنّا نكتفي بهذه الإشارة عنهم ونترك للقارئ العودة الى رسائلهم القيمة إن شاء. كما تناول هذه المسألة العديد من العلماء إذ يشير ابن خلدون بما يشبه النقل عن إخوان الصفا في كتابة «العبر» بقوله:

ثم انظر إلى عالم التكوين كيف ابتدأ من المعادن ثم النبات ثم الحيوان على هيئة بديعة من التدرج: آخر أفق المعادن متصل بأول أفق النبات من الحشائش وما لا بذر له وآخر أفق النبات مثل النخل والكرم متصل بأول أفق الحيوان مثل الحلزون والصدف ولم يوجد لهما إلا قوة اللمس فقط ومعنى الاتصال في هذه المكونات أن آخر أفق منها مستعد بالاستعداد الغريب لأن يصير أول أفق الذي بعده، واتسع عالم الحيوان وتعددت أنواعه وانتهى في تدريج التكوين إلى الإنسان صاحب الفكر والرؤية، ترتفع إليه إلى عالم القردة اللى الروية والفكر بالفعل، وكان ذلك أول أفق من الإنسان بعده، وهذا غاية شهودنا»(۱).

<sup>(</sup>۱) الباب الأول، المقدمة السادسة، فصل في أصناف المدركين للغيب من البشر.

نشير هنا إلى أن كلمة «عالم القردة قد حذفت من الطبعات المتداولة في العالم العربي واستبدلت بكلمة «عالم القدرة»، ولكن الطبعة القديمة التي صدرت في فرنسا عام ١٩٥٨ بإشراف المستشرق الفرنسي إتيني كاترمير تشير إلى العبارة بعالم القردة. ولا يقف ابن خلدون عند هذا الحد بل يضيف:

"وقد تقدم لنا الكلام في الوحي أول الكتاب في فصل المدركين للغيب، وبينا هنالك أن الوجود كله في عوالمه البسيطة والمركبة على ترتيب طبيعي من أعلاها وأسفلها متصلة كلها اتصالاً لا ينخرم، وأن الذوات التي في آخر كل أفق من العوالم مستعدة لأن تنقلب إلى الذات التي تجاورها من الأسفل والأعلى استعداداً طبيعيًّا، كما في العناصر الجسمانية البسيطة، وكما في النخل والكرم من آخر أفق النبات مع الحلزون والصدف من أفق الحيوان، وكما في القردة التي استجمع فيها الكيس والإدراك مع الإنسان صاحب الفكر والرؤية. وهذا الاستعداد الذي في جانب كل أفق من العوالم هو معنى الاتصال فيها»(١).

<sup>(</sup>١) مقدّمة ابن خلدون، طبعة كاترمير ١٩٥٨. المجلّد الثاني ص ٣٧٣.

وقد تحدث بنظرية التطور الكثير من العلماء المسلمين أمثال ابن مسكويه في "تهذيب الأخلاق" وزكريا بن محمد القزويني في كتاب: "عجائب المخلوقات وغرائب الموجودات" وابن الطفيل في كتابه "حي بن يقظان" وغيرهم ممن هم منارات للباحثين وفخراً لأممهم.

### أسباب رفض نظرية التطور

إن الظروف التي نشأت فيها نظرية تطوّر الخلق لم تكن مساعدة بأن تُقبل هذه النظرية من قِبَل شريحة واسعة من المجتمع البشري لاسباب عديدة. فلِكيّ لا يصطدم هذا البحث بالمعاملة نفسها، لا بد من أن نبحث بعض جوانب هذه الظروف حتى يتمكن القارئ من الوصول إلى الفكرة كما هي دون المرور بأيّ من الشوائب التي اعتلت هذه النظرية.

إن أول الأمور التي سببت رفض المجتمع عامةً لنظرية التطور هو السبب الديني عامة والكنسيّ خاصّة. فبحسب هذه النظرية، فإن الأرض خلقت منذ ما يقارب الأربعة مليارات ونصف المليار سنة أما الحياة فقد بدأت منذ ثلاثة مليارات ونصف المليار سنة في حين أنّ الكنيسة كانت تعتبر أن الأرض والخُلق خلقوا منذ ستة آلاف سنة. إضافةً إلى ذلك، فإن نظرية

التطور تفيدُ بأن المخلوقات تطورت من بعضها بعضاً بينما تعتبر الكنيسة أن الله كل قد خلق كل مخلوقٍ على حدة. وبينما تشير النظرية إلى أن الإنسان قد تطور من مخلوقاتٍ شبيهة به (كالقرود كما كان يعتقد سابقاً)، ترى الكنيسة إن الله كل قد خلق سيّدنا آدم وزوجته بين في الجنة ثم أنزلهم إلى الأرض كما هو النص الحرفي للإنجيل المقدس إذ يقول: «فَأَخْرَجَهُ الرَّبُ الإِلهُ مِنْ جَنَّةِ عَدْنٍ لِيَعْمَلَ الأَرْضَ الَّتِي أُخِذَ مِنْهَا»(١). لا بد هنا من النظر في هذه المسائل لنرى كيف بُنيَ على هذه التفسيرات قبل أن ندخل في الأسباب الأخرى.

لا يوجد في نصوص الإنجيل المقدس ما يشير على أن الأرض خلقت منذ ستة آلاف سنة. هذا الاستنتاج جاء من قوله تعالى في صفر التكوين أنه خلق السماوات والأرض في ستة أيام، ويقول في الإصحاح الثالث من بطرس الثاني إن يوماً عند الله كألف سنة مما يعدّ البشر، لذا اعتبر الكهنة إن الله كلت خلق السماوات والأرض قبل ستة آلاف سنة. لم يعد هذا التفسير مقبولاً لدى الكثير من المسيحيين لذا لا نرى ما يدعو لإثبات عدم صحة هذا التفسير وإن كان بعض

<sup>(</sup>١) التكوين، الإصحاح الثالث ٢٣.

المسيحيون ما زالوا يعتقدون بذلك. إن العوامل التي مر بها الإنجيل المقدس هي التي غيرت مفهوم بعض الأسفار. أول هذه العوامل أن أول إنجيل كتب في سنة خمس وستون ميلادية أي بعد أكثر من ثلاثين عاماً من غياب السيد المسيح عليه، إذ يعتقد المسيحييون أن السيد المسيح توفّي عن عمر لا يتجاوز الثلاث وثلاثين سنة(١). كان ذلك في زمن لم تُتح فيه إمكانيّة الإعلام أو التوثيق كما لم تكن أدوات الكتابة إضافةً إلى الكُتّاب متوافرة كما هي الحال في يومنا هذا. ليس المقصود هنا إلقاء ظلالٍ من الشك على الإنجيل المقدّس بل على العكس من ذلك، إنما هو تفسيرٌ لبعض الاختلاف الناتج عن خلل ما دون قصد. فقد جمع المؤمنيين حينها ما حفظوا من النصوص وما خطّوه منها وكتب عددٌ من الأناجيل ولكن كان لا بد من أن يتغير النص الحرفي لهذه النصوص تغيراً طفيفاً كما هي حال الأناجيل اليوم. أضف إلى ذلك أن الإنجيل نزل باللغة الآرامية ومن ثم ترجم إلى اللغة اللاتينية واليونانية ومنها إلى بقية اللغات مما يفقده الكثير من معناه الأصلى.

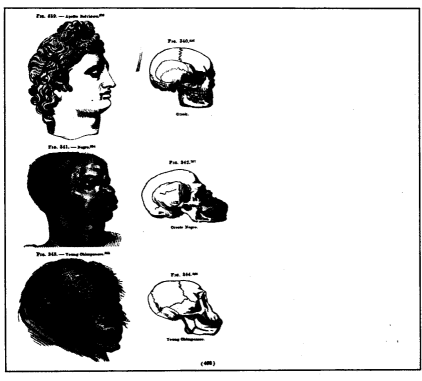
Sanders, E.P. The historical figure of Jesus (Penguin, 1996).

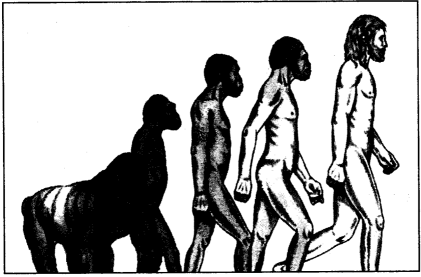
أما السبب الثاني لعدم تقبّل المجتمع نظرية التطور فهو شخصية داروين الذي (بحسب ادّعاء البعض) لم يعد يؤمن بالله على بسبب هذه النظرية. وقد يكون هذا الادّعاء مجرّد تهمة أرادها له بعض الذين رفضوا نظرية التطور أصلاً لأستخدام هذه التهمة سلاحاً ضده. سواء أكان ملحداً نتيجة لاقتناعه بنظرية التطور أكثر من اقتناعه بالنظرية الكنسيّة أم كان مؤمناً كما تشير بعض الدلائل، لم يكن هذا الادعاء عاملاً مساعداً في اعتناق المجتمع لنظرية التطور.

إضافةً إلى هذه العوامل كان هناك مسائل أخرى أدت بالكثيرين في المجتمعين الإسلامي والمسيحي إلى رفض نظرية التطور، كمسألة تطويع هذه النظرية لخدمة مآرب بعض الذين تتعارض أفكارهم مع الدين عامةً. من هؤلاء مثلاً من أراد أن يثبت، من خلال هذه النظرية، أن الإنسان الأبيض هو المتفوق على غيره من الشعوب، مستخدمين لإثبات ذلك أساليب لا تمت إلى العلم بصلة كوضع تصاوير وتماثيل تشير بأن الإنسان الأسود هو أول من تطوّر من قرد الشامبانزي ومن ثم يليه الإنسان الأبيض الأنيق المظهر المصفف الشعر ذو الجبهة العالية. وقد كانت الرسالة من وراء ذلك الإيحاء بأن الإنسان الأبيض أكثر نمواً وتطوراً من الإنسان الأسود الذي لا

يختلف كثيراً عن الشامبانزي. ولهذا الغرض، فقد تم تمويل دراسات وأبحاث تشير إلى تفوق الإنسان الأبيض فكريّاً على الأسود خاصةً، وذلك من قبل أفرادٍ ومنظمات كانت تشترط مسبقاً تأكيد نتيجة الدراسة لصالح هذه الفكرة. وقد اشتهر النازيون بمثل هذه الأبحاث إلا أنهم لم يكونوا الوحيدين في ذلك. فبين عامى (١٩٣٧-١٩٧٧) كان المليونير الأمريكي ويكليف درابر (Wickliffe Draper) يموّل العديد من الأبحاث التي كانت تصل إلى نتيجة أن الإنسان الأسود هو أقل ذكاءً من الإنسان الأبيض (١). هذا النمط من التفكير يتعارض كليًّا مع تعاليم الإسلام كما المسيحية لما فيه من مخاطر على البشرية بحيث يستسيغ البعض، من خلال هذه النظرة، أن يستعبد أو يستضعف أو يستبيح دم الآخر. وبما أن المسلمين يؤمنون بأن البشر سواسيةٌ كأسنان المشط، كان لا بد للعلماء المسلمين أن يأخذوا موقف المعارض لهذا الاعتقاد. إلا أن إساءة استخدام البعض لنظرية التطور لا يوجب أن يكون سبباً لرفضها.

William Tucker, The Funding of Scientific Racism: Wickliffe Dra- (1) per and the Pioneer Fund.





ولم يكن العنصريون هم الوحيدون الذين عملوا على تطويع نظرية التطور لغاياتهم. فقد وجد الماديون في هذه النظريّة ضالّتهم التي حاولوا من خلالها إثبات أن الوجود لا يحتاج إلى خالق وإنما يكون نتيجة لتطور الأشياء وأن الطبيعة هي التي تنتقي وتختار. وترى أن هؤلاء لا يلزمون أنفسهم بوجوب الحجة على كيفية بدء الخلق من العدم بل تراهم دائماً وأبدأ يجادلون في مسألة التطور، علماً بأن هذه النظريّة لا تدّعى خلق أي شيء من لا شيء إنما تقول بتطوّر الكائنات من بعضها بعضاً. لذا كانوا عادة ما يجادلون المؤمنين بإعطائهم الدليل المادي على وجود الله علماً بأن الإيمان بأي شيء لا يوجب الدليل المادي وإلا لما سُمّى بالإيمان. وبما أن مفهوم نظريّة الارتقاء والتطور بأنها الشرح أو التفسير العلمي لظاهرة طبيعية معينة بناءً على مجموعةٍ من الحقائق والفرضيّات والقوانين، فلا يمكن تحميلها أكثر من ذلك لأنها ليست إلا تفسيراً علمياً للظواهر الطبيعية المادية. أما الماورائيات، كالأرواح واللاهوت وغيرها، والتي لا يملك العِلم تفسيراً مادياً لها، فإنها لا تقع تحت مظلة نظريّة التطور لأنها ليست من الماديّات، لذا فمن الخطأ محاولة إيجاد تفسير أو دليل لهذه الأمور من الناحية المادية، وهذا جلُّ ما يجادل به

الملحدون. وبما أن الماورائيات لا تفسّر من خلال نظرية التطور، وأن هناك ترابطاً بين النظريّات العلمية كافة، فلا بد أن شيئاً أعلى شأناً من النظريات العلمية، أو نظريّة التطور في هذه الحالة ألا وهو نظريّة وجود خالقٍ مدبّر مُبدِّع يسير كل شيء بأمره ويشير كل شيء إلى وحدانيته ألا وهو الله جلّ ذكره. فالإيمان بنظرية التطور والعلم بها يكون هو من العلم المادي، أما الإيمان بالخالق لهذه الأشياء المادية فإنه التفسير المنطقى والعقلى للقوة التي تدفع المخلوقات نحو التطور حتى يمكنها أن تتكيّف مع البيئة المحيطة بها. ولا يمكننا كبشر أن نفسر هذه الظاهرة علميًّا، لأننا لا نملك علم اليقين الذي كان للأنبياء والأولياء علي كما يشير بذلك الإمام علي بن أبي طالب ﷺ إذ يقول «لو كُشف لى الغطاء ما ازددت يقيناً». وهنا نشير بأن الاختلاف ما بين داروين ووالاس هو أن تشارلز داروين كان يعتبر أن التطور مسألة عشوائية أما ألفريد والاس فكان يقول إن البيئة هي التي تدفع المخلوقات نحو التطور(١١) وهذا لا يكون عشوائياً.

Larson, Edward J. Evolution: The Remarkable History of Scientific Theory. Page 70.

نتيجةً لهذه الأسباب لم تتقبل الكنيسة فكرة التطور وما زالت بشكل عام حتّى يومنا هذا. المفيد هنا أنه في تلك الحقبة لم يكن لدى المسلمين الوسائل أو الإمكانات للنظر في هذه النظرية حتى تبني على الشيء مقتضاه. ومن المحتمل أن المسلمين رفضوا هذه النظرية لما رأوها مخالِفةً للظواهر القرآنيّة، أو لما رأوها قد تؤدّي إلى إنكار الخالق، ولكن العلماء المسلمين لا يحرّمون تقبُّل البعض للنظرية أو البحث بها ما لم يكن القصد من ذلك إثبات عدم وجود الخالق. وقد مر في بعض الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة ما يشير إلى صحة نظريّة التطور، ويمكن للباحث البناء على هذه الآيات لإثبات أن القرآن الكريم لا يتعارض مع نظرية التطور طالما أن غيرها من الآيات لا تتعارض مع هذه النظريةِ أيضاً. وقد يكون غياب النّص الصريح في هذه المسألة هو رحمةٌ من اللَّهِ عَلَى لعلمِهِ بعاقبة الأمور كما ذكرنا في المقدّمة. ففي أواخر الستينيات من القرن الماضى مثلاً، كان بعض علماء الدين المسلمين يحثّون الناس على عدم التصديق بأن الطبيب يستطيع أن يعلم ما إذا كان الجنين ذكراً أو أُنثى أو القول بأنّ الإنسان صعد إلى القمر وقد اعتبر البعض ذلك كفراً. ولم يمرّ إلا فترةً وجيزةً بعد ذلك حتى فُسّرت الآية ﴿ يَمَعْشَرَ الْجِينَ وَالْإِنِينِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَفْطَارِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُدُوا لَا نَنفُدُوكَ إِلَّا بِسُلطَنِ بِعكس ما كان متعارف عليه قبل ذلك. فالله على شاء أن يرمز هذه الآية بكلمة «لا» حتى يكون التفسير بحسب القارئ أو الزمان الذي يعيش فيه أو الاثنين معاً. فإذا وجد السلطان حينها يمكن النفاذ إلى أقطار السماوات والأرض ولا يكون هناك أي خلل من الناحية الفلسفية للآية الكريمة. والسلطان في هذه الآية يعني ما يحتاجُهُ البشر من علم وآلة ووقود وما شابه حتى يتمكنوا من النفاذ إلى أقطار السماوات والأرض.

المؤسف هنا أننا ننتظر حتى يأتي العلم من غير المسلمين فنستعين بذلك العلم لتفسير كتاب الله على بدل أن نستعين بكتاب الله النصل به إلى أقطار السماوات والأرض. وكأني بقول الإمام علي على إذ يقول «الله الله في القرآن، فلا يسبقكم إلى العمل به غيركم» (١). أوليس الله على هو القائل ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيَهِم مِّنَ أَنفُسِمٍ مَّ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتُولُاهً وَنُرَّلُنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدى وَرَحْمَة وَبُثْرَى لِللهُ الله الكريم تبيان لكل شيء، للمُسْلِمِينَ ﴿ (١) في القرآن الكريم تبيان لكل شيء، للمُسْلِمِينَ ﴿ (١) في القرآن الكريم تبيان لكل شيء،

<sup>(</sup>١) الإمام علي رسالة وعدالة، للكاتب الشيخ خليل ياسين.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٨٩.

أليست مسألة التطور من المسائل الكبيرة التي تحتاج إلى تبيان. ألم يكفر الكثير من الناس بسبب هذه النظرية مدّعين الخلق إلى الطبيعة دون الله على في حين وقف الكثير من المؤمنين حائرين أمام الواقع المحير بين حقيقتين ظنوا أنهما متناقضين فيما بقي الآخرين رافضين مبدأ التطور جملة وتفصيلاً ظناً أن الله سبحانه وتعالى خلق الخلق كل على حده.

من هنا فإنا سنسعى بعون الله جلّ وعلا من خلال هذا البحث أن نكشف الغطاء عن هذه الدلائل حتى لتكون ملجاً للحائرين ما بين هذه وتلك وحجةً على الذين ادّعوا للطبيعة من دون الله على حيث يقول في كتابه الكريم ﴿يَاَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَاسْتَيعُواْ لَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَنَ مَن مُثَلُ فَاسْتَيعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلَبُهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْئًا لا يَعْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ آجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلَبُهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْئًا لا يَسْتَنقِدُوهُ مِن هُ فَي الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴿(١) وبما أن المراحل يَسْتَنقِدُوهُ مِن هُ ضَعُف الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ (١) وبما أن المراحل العلمية المهمة في تاريخ البشريّة كانت غالباً ما تقوم على يد العلماء المؤمنين سواءً من مسلمين أو مسيحيين، فإن نظريّة التطور خلت من هؤلاء بشكل عام على مدى المئة والخمسين النظرية الماضية . وبذلك يكون الهدف الأهم من هذا البحث هو سنة الماضية . وبذلك يكون الهدف الأهم من هذا البحث هو

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٧٣.

حث العلماء المسلمين على الأخذ بهذه النظرية حتى ليكون لهم الدور الريادي في تقدّم وتطوّر هذا العلم.

### مفهوم النظرية

قبل أن نبدأ ببحث الدلائل القرآنية التي تؤكد نظرية التطور، لا بد لنا أن نوضح بعض المفاهيم الخاطئة والتي خبرتُها من خلال الحوار التي كنت أجريه مع بعض الأخوة في هذا المجال.

يقول البعض إن نظرية التطور ليست إلا «نظرية» معتقدين أن ذلك خلاف الحقيقة أو أقل شأناً أو أنها لا تستدعي أن تكون مثبتة بالوقائع والدلائل العلمية. لكن الحقيقة هنا تختلف عن هذا الاعتقاد ولا بد هنا أن نوضح هذه المسألة. فهناك نوعان من النظريات، النظرية العامة والنظرية العلمية. فالنظرية العامة هي عبارة عن اعتقاد أو رأيٌ ما، وهذا لا يشترط وجود دلائل أو إثبات على ذلك كالقول مثلاً أن لا بد هناك أناس تعيش على كواكب أخرى. أما النظرية العلمية فهي عبارةً عن شرح أو تفسير علميّ لظاهرة طبيعية معينة، بناءً على مجموعةٍ من الحقائق والفرضيات والقوانين. ففي المبدأ العام تكون من الحقائق والفرضيات والقوانين، فهي المبدأ العام تكون الحقائق في أعلى الهرم، ومن ثم القوانين، وبعدها تأتي

الفرضيات وأخيراً تأتى النظرية في المستوى الأدني. وقد تتبدّل الفرضيه والنظرية من حيثُ المكان في المبدأ العام. ففي المحاكم مثلاً، لا قيمة للنظريات بل يعتمد القاضى على الحقائق لإصدار الحكم بحسب القوانين. أما المفهوم العلمي للنظرية فهو مختلفٌ تماماً عنه في المفهوم العام، حيث تكون النظرية في أعلى الهرم لأنها تكون خلاصة العمل الدؤوب الذي تكون القوانين والفرضيات والحقائق هي الأسس التي تبنى عليها النظرية. فالنظرية الذرية هي مثالٌ على ذلك والتي تفيد بأن كافة المواد مؤلّفة من جزيئيات صغيرة تعرف بالذرة. بعد النظرية تأتى القوانين وهي تُمثّل الأسس الصلبة التي تبنى عليها النظرية، وهي بدورها مبنية على الفرضيات والحقائق. المثال على ذلك قانون الجاذبية الذي يفيد بأن الأجسام الكبيرة تجذب الأجسام الصغيرة. ثم تلى ذلك الفرضيات والتي بدورها مبنيةً على الحقائق، كمثل افتراض أن يصبح عدد سكان العالم سبعة مليارات في العلم ٢٠٢٥، وذلك بناءً على حقيقتين، عدد سكان العالم اليوم، ونسبة النمو السكاني. وأخيراً الحقائق وهي الأقل أهمية لأنها لا تفسّر الأشياء بل أنها مبنية على ملاحظات معيّنة، كوقوع الأشياء على الأرض إذا تحررت أو كإشراق الشمس من الشرق.

نشير إلى أن من أسباب اعتقاد البعض أن النظرية هي مجرّد فكرة ليست بالضرورة مبنية على القوانين والحقائق هو أن بعض العلماء أطلقوا على بعض الاعتقادات كلمة «نظرية» بشكل خاطئ. فعلى سبيل المثال نظرية مركزية الأرض لأرسطو ومن ثم غاليليو، والتي تفيد بأن الشمس والكواكب تدور حول الأرض لم تكن مبنية على قوانين أو فرضيات، بل كانت مبنية على ملاحظات. لذا لم تكن هذه التسمية فكرة صائبة لأنها لم تسلك المسلك العلمي للنظرية كما كان يجب. أما فيما يخص النظرية الذرية والتي تفيد بأن كافة المواد مؤلّفة من جزيئيات صغيرة تعرف بالذرة، فقد ثبتت بنتيجة الدراسات المختلفة إضافة إلى ملايين التجارب التي أقيمت على أساسها. لذا أصبحت النظرية الذرية أمّاً لملايين الحقائق علماً بأنه لا يمكن لأي ميكروسكوب مهما كان متطوراً أن يرى الذرة بجزئياتها. بهذا تكون النظرية الذرية أعلى درجة من القوانين لأنها تشمل هذه القوانين والحقائق تحت مظلَّتها. وقد كانت النظرية الذرية قبل هذه الدراسات التي أجريت عليها مجرد اعتقادٍ لدى بعد العلماء في الهند واليونان، وإن كانت هذه النظرية لدى أئمة أهل البيت علماً يقيناً كما يفهم من تسبيح الملائكه للإمام زين العابدين عليها. كذلك هي الحال

مع نظرية التطور التي كانت هي التفسير العلمي على عدد كبير من الأسئلة البيولوجية مثل سبب تقارب أو اختلاف المخلوقات عن بعضها. نشأت نظرية التطور بعد دراساتٍ طويلة أجراها كلٌّ من دارووين ووالاس على عدد كبير من الحيوانات والطيور لمعرفة الأسباب التي أدت إلى الاختلاف الطفيف أو الشاسع في ما بينها. لم يكن في الإمكان في ذلك الزمن التأكد من صحّة نظرية التطور نتيجة عدم توفّر العلوم الذي يمكن معها اختبار صحة هذه النظرية، لكنه مع تقدم العلم أصبح من الممكن اختبار هذه النظرية بأساليب عدة أثبتت جميعها صحّة هذه النظرية. هذه الأساليب مثل معادلة عمر النصف (Half-Life) التي يمكن معها تحديد عمر المواد، كالعظام والصخور وغيرها. أيضاً من هذه الأساليب فحص الحمض النووي والتي يمكن معها دراسة مدى تقارب المخلوقات في ما بينها بما فيها الإنسان. إضافةً إلى ذلك، نرى أن التقدم في علم الموروثات الجينية قد أضاف بعداً آخر إلى مدى التشابه ما بين المخلوقات.

هناك فرقٌ كبير بين إمكانية البحث في النظرية الذرية ونظرية التطور. ففي مسألة الذرة، يتوقّر للباحث كل ما يحتاجه من مواد كيميائية على اختلافها، إضافةً إلى قابلية

العمل داخل المختبر. أما البحث في مسألة التطوّر لا يقوم على موادٍ متوافرة كحال المواد الكيميائية، إنما يحتاج إلى وجود الآثار التي يعمل الباحثون على دراستها. وفي حين أن البحث الكيميائي يحتاج بشكلٍ عام إلى عالم كيميائي وأحياناً عالم فيزيائي، فإن دراسة الأحافير والعظام تحتاج إلى علوم شتّى، منها الأحياء والجيولوجيا والكيمياء والإنثروبولوجي وغيره. لذا فإن النتائج التي يتوصّل إليها علماء البيولوجي قد لا تكون قطعية، وقد تتغيّر في بعض تفاصيلها، ولكن هذه لا تتجاوز التفاصيل لذا لا تلغى نظريّة التطور.

### الاختلاف الأول بين الاعتقاد الديني والنظرية العلمية

يعتقد علماء الأحياء إن الإنسان تطوّر من كائنات عاشت قبله على الأرض وكانت شبيهة به. بدورها هذه الكائنات تطورت مما كان قبلها سواء أكانت من القرود والقرود العليا أو أن كلاً من الإنسان والقرود افترقا من أصل واحد على مدى ملايين السنين. إن المعضلة الأهم التي تواجه هذه النظرية هي اعتقاد الكثيرين وبخاصة المسيحيين بأن آدم وزوجه بين قد خلقا في الجنة. في حين أن معظم العلماء المسلمين يجمعون على أن آدم وزوجه إنما خلقوا على

الأرض، بدليل قول اللّه على ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّ عَلِيكَةً ﴾ (١). هناك عدد كبير من الآيات القرآنية التي تشير إلى هذه الحقيقة ولكنا نعتقد أن في هذه الآية الكريمة بيان واضح وكاف للإقرار بهذه الحقيقة. وقد بين الإمام الحسين بن علي عليه هذه الحقيقة عندما سأله بعض أصحابه عن جنة آدم فقال: «جنة من جنان الدنيا، يطلع عليها الشمس والقمر، ولو كانت من جنان الخلد ما خرج منها أبداً (٢). ولا يمكن أن تكون جنة آدم هي جنة الخلد لأنه لا يمكن لتلك الجنة أن يكون فيها شجراً محرّماً، ولا يمكن أن طرد منها أن طرد منها أن طرد منها.

# الاختلاف الثاني بين الاعتقاد الديني والنظرية العلمية

تشير الأبحاث العلمية أن بداية الخلق كان عبارةً عن كائناتٍ صغيرة تطورت شيئاً فشيئاً لتصبح أكثر تعقيداً وإبداعاً.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) في الكافي على بن إبراهيم عن أبيه عن أحمد بن محمد بن أبي نصر عن الحسين بن ميسر. انظر أيضاً كتاب علل الشرائع عن محمد بن الحسن قال عن محمد بن الحسن الصفار عن إبراهيم بن هاشم عن عثمان عن الحسن ابن بشار عن أبي عبد الله عليه.

لا تتعارض هذه النظرية مع الاعتقاد الديني الإسلامي خاصة، بحيث إنه لا يوجد في القرآن الكريم أو الحديث ما يتعارض مع ذلك. فالعلماء المسلمون يتقبّلون نتائج البحث العلمي بشكل عام ما لم يتعارض ذلك مع نصوص القرآن الكريم. إلا أن هذان الطريقان يفترقان عند وصول الزمن إلى آدم على أن هذان الطريقان يفترقان عند وصول الزمن إلى آدم على إنه لكل منهما وجهة نظر مختلفة. ففي حين يعتقد علماء الدين ولا سيّما المسلمين منهم، إن اللَّه على قد خلق آدم بمعزل عن بقية الخلق، يرى علماء الأحياء أن التقارب ما بين الإنسان وما قبله من المخلوقات، والذي ازداد قرباً تدريجيًا مع تدرّج الخلق، هو الدليل على أن الإنسان تطوّر مما قبله. من هنا، الخلق، هو الدليل على أن الإنسان تطوّر مما قبله. من هنا، فإن هاتان النظرتان المختلفتان هما خلاصة المشكلة التي يعيشها بنو البشر لأكثر من مئة وخمسون عاماً.

هنا أود أن أشير إلى أن القرآن الكريم يؤكد نظرية تطور آدم مما كان قبله، وذلك في عدد كبيرٍ من الآيات والدلائل. سنعتمد توضيح هذا البحث من خلال المراحل العديدة التي مرت بها الخليقة، فنستعرض البحث العلمي لهذه المراحل ثم نعتمد الآيات القرآنية لنرى مدى تطابق نظرية التطور مع القرآن الكريم.

#### كيف كانت الأرض قبل الخلق

مهد الله على المحياة على الأرض في عدة مراحل زمنية طويلة إذ يقول سبحانهُ وتعالى في كتابه العزيز ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا وَأُنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَبَكُما مِن نَّبَاتِ شَقَّى ﴾ (١)، وكذلك بقوله عز وعلا ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمُ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَكُمُ تَهُتَدُونَ ﴾ (٢). يفيد علم الأحياء بأن وجود المحيطات على سطح الأرض بدأ منذ حوالى الأربعة مليارات سنة، وأن معظم كوكب الأرض كان مغطئ بالماء قبل أن يكون وجود لأي حياةٍ عليها. يقول بهذه النظرية الجيولوجي في جامعة كاليفورنيا إلدريدج مورز إذ يعتقد أن نسبة ٩٥٪ من كوكب الأرض كان مغطى بالمياه. كانت المحيطات حديثة العهد على الأرض ولكنها غمرت معظم الكرة الأرضية. لذا كانت أمواجها كالجبال كما وصف الإمام على علي الله المرحلة في أحد خُطه بقوله:

ثم أنشأ سبحانه فتق الأجواء، وشق الأرجاء وسكائك

سورة طه، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ١٠.

الهواء، فأجرى فيها ماءً متلاطماً تياره متراكماً زخاره، حمله على متن الريح العاصفة، والزعزع القاصفة، فأمرها برده، وسلطها على أشده، وقرنها إلى حده، الهواء من تحتها فتيق، والماء من فوقها دفيق، ثم أنشأ سبحانه ريحاً اعتقم مهبها، وأدام قربها (أو مُربّها) وأعصف مجراها، وأبعد منشأها، فأمرها بتصفيق الماء الزخار وإثارة موج البحار فمخضته مخض السقاء، وعصفت به عصفها بالفضاء، ترد أوله إلى آخره، وساجيه إلى مائره حتى تعب (أو عبّ) عبابه ورمى بالزبد تراكمه، فرفعه في هواء منفتق وجو منفهق، فسوى فيه سبع سماوات جعل سفلاهن موجاً مكفوفاً، وعلياهن سقفاً محفوظاً وسمكاً مرفوعاً، بغير عمد يدعمها ولادسار ينظمها. ثم زينها بزينة الكواكب وضياء الثواقب وأجرى فيها سراجأ مستطيراً وقمراً منيراً في فلك وسقف سائر ورقيم مائر<sup>(١)</sup>.

يشير هذا الوصف إلى ما كان عليه حال الكرة الأرضية التي سبقت وجود أي نوع من الحياة على وجه الأرض. فلم يكن بإمكان أي من المخلوقات أن تعيش في ظروف كهذه. وقد يكون قوله عليه «ثم أنشأ سبحانه ريحاً اعتقم مهبها»،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، مقتطف من الخطبة الأولى.

دليلاً على ذلك إذ إنه بعكس الرياح اللواقح التي يصفها الله على بسق وله وراً وسكنا الريّخ لوّقِح فَأَنزَلْنا مِن السّمَآءِ مَآءُ فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ وَمَا أَنتُ لَهُ, بِخَنزِينِ فَ (١). بقيت الأرض على هذه الحالة قرابة الأربعمائة مليون سنة إلى أن نشأت اليابسة التي حدّت أمواج البحر ممهدة بذلك إلى ظرف هادئ تكون معه الحياة ممكنه. ولا عجب أن تبقى حال العواصف هذا الوقت الطويل، فهي الحال ذاتها التي يعيشها كوكب المشتري منذ زمن بعيد. ولم تكن الحياة لتبدأ إلا بعد أن هذأ الماء نتيجة لارتفاع اليابسة الذي أعطى وصفها أيضاً الإمام علي القوله:

كبس الأرض على مور أمواج مستفحلة. ولجج بحار زاخرة. تلتطم أواذي أمواجها وتصطفق متقاذفات أثباجها وترغو زبداً كالفحول عند هياجها. فخضع جماح الماء المتلاطم لثقل حملها. وسكن هيج ارتمائه إذ وطئته بكلكلها. وذل مستخذياً إذ تمعكت عليه بكواهلها. فأصبح بعد اصطخاب أمواجه ساجياً مقهوراً، وفي حكمة الذل منقاداً أسيراً. وسكنت الأرض مدحوة في لجة تياره، وردت من

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٢٢.

نخوة بأوه واعتلائه وشموخ أنفه وسمو غلوائه، وكعمته على كظة جريته. فهمد بعد نزقانه، ولبد بعد زيفان وثباته. فلما سكن هياج الماء من تحت أكنافها، وحمل شواهق الجبال الشمخ البذخ على أكتافها، فجر ينابيع العيون من عرانين أنوفها، وفرقها في سهوب بيدها وأخاديدها. وعدل حركاتها بالراسيات من جلاميدها وذوات الشناخيب الشم من صياخيدها. فسكنت من الميدان لرسوب الجبال في قطع أديمها، وتغلغلها متسربة في جوبات خياشيمها، وركوبها أعناق سهول الأرضين وجراثيمها وفسح بين الجو وبينها. وأعد الهواء متنسماً لساكنها. وأخرج إليها أهلها على تمام مرافقها ثم لم يدع جرز الأرض التي تقصر مياه العيون عن روابيها ولا تجد جداول الأنهار ذريعة إلى بلوغها حتى أنشأ لها ناشئة سحاب تحيى مواتها وتستخرج نباتها. ألف غمامها بعد افتراق لمعه وتباين قزعه. حتى إذا تمخضت لجة المزن فيه، والتمع برقه في كففه ولم ينم وميضه في كنهور ربابه ومتراكم سحابه أرسله سحاً متداركاً. قد أسف هيدبه، تمريه الجنوب درر أهاضيبه ودفع شآبيبه<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، خطبة الأشباح.

# أين بدأت الحياة على الأرض؟

مسألة أين أو كيف بدأت الحياة على الأرض هي مسألةٌ ظنّية لا قطعية بالنسبة إلى علماء الأحياء. لكن الاحتمال الأكثر قبولاً لدى العلماء هو أن تكون الحياة بدأت في المحيطات. أهم هذه الاحتمالات هي آخر النظريات التي وصل إليها بعض الباحثين أي أن تكون الحياة قد بدأت في قعر المحيطات. ففي العام ١٩٥٦، اكتشف كلٌّ من بروس هيزين (Bruce Heezen) ووليم إيوينغ (William Ewing) منطقة جبلية في قعر المحيط الأطلسي تمتد من أقصى شماله إلى أقصى جنوبه أي بمسافة ١٥٠٠٠ كيلومتراً وسميت بسلسلة جبال وسط المحيط (Mid Ocean Ridge). لاحقاً تبين أن هذه السلسلة تمتد في وسط كافة المحيطات بشكل متواصل بطول . ٢٥٠٠٠ كيلومتراً وهو خطٌ مليئ بينابيع المياه الساخنة أو المسمّاة بمداخن المياة الجوفية (Hydrothermal vents). تتدفق هذه المياه من منطقة قريبة من منطقة الحمم البركانية في جوف الأرض حيث تصبح ذات حرارةٍ عالية جداً وتحمل معها أنواع مختلفة من المعادن إلى مياه المحيط. نتيجة لهذه المعادن السامة تصبح المياه في هذه المنطقة من المحيط عالية الحمض مما يجعل الحياة فيها مستحيلة، بحسب ما كان يُعرف أو

يُعتقد (١). أضف إلى ذلك درجات الضغط المرتفعة التي يستحيل معها العيش حتى لمعظم المخلوقات التي تعيش في المحيط. لكن هذه المنطقة مليئة بمخلوقاتٍ بعضها مألوف وبعضها ذوو أشكال غير مألوفة. وبما أن ضوء الشمس لا يصل إلى هذه الأعماق، فإن هذه المخلوقات هي الوحيدة التي لا تعتمد على ضوء الشمس كمصدر للطاقة. وتفيد الدكتورة كاثلين كرين (Dr. Kathleen Crane) من المعهد القومي الأمريكي لدراسة المحيطات والأجواء بأن «هذه المنطقة من المحيط تحتوي على المكونات الأساسية للحياة مثل الحمض النووي والميثان والأمونيا وثاني أوكسيد الكربون والمياه والحرارة إضافة إلى طبقات الطين التي لعبت دوراً هاماً بتأليف المركبات البدائية الضرورية للحياة»(٢). تتفق هذه الفكرة أو النظرية مع القرآن الكريم إذ يقول عزّ وعلا ﴿ فَلْنَظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴿ كُلِقَ مِن مُّلَوِ دَافِقِ ۞ يَخْرُمُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَالنَّرَابِبِ ۞ ۖ (٣). وقد يكون المعنى

A. Koschinsky, C. Devey (2006-05-22). "Deep-Sea Heat Record". (1) International University Bremen. http://www.iu-bremen.de/news/iubnews/09634/. Retrieved 2006-07-06.

http://www.lawrencehallofscience.org/GSS/rev/TeacherGuides- (Y) PDFs/3LC-TG.pdf.

<sup>(</sup>٣) سورة الطارق، الآيات: ٥ ـ ٧.

بالماء الدافق هو ينابيع المياه الساخنة المشابهة على سطح الأرض. على أي حال، لسنا هنا في صدد أن نجزم لصالح أي من النظريات حتى تثبت بالوقائع والدلائل العلمية ونكون بذلك فعلنا ما أمرنا الله جل وعلا به إذ قال: ﴿ نَلِنَظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ غُلِقَ ﴾. وإن عرف الإنسان مما خلق تصبح مسألة المعرفه بأين خلق أكثر حصراً بمكان.

هنا نشير إلى أن تفسير هذه الآيات من سورة الطارِق يختلف عن التفسير الذي يعتمدُه معظم المفسّرون من دون أن يتعارض هذان التفسيران. فالعلماء يعتبرون أن الماء الدافق هو ماء الرَجُل، والصلب يعني العمود الفقري. أما الترائب فيعتبرها بعض المفسّرون بأنها عظام الصدر، حيث يشير بعض العلماء أن الحيوان المنوي يتكوّن أو يخرج من بين العمود الفقري وعظام الصدر فيما يخرج مني المرأة من صدرها، ولا يجزم المفسرون بذلك لذا لا يلزم هذا التفسير الباحثين بقبوله.

## بداية وتطور المخلوقات

يفيد العلم الحديث بأن أقدم المخلوقات على الأرض هي أنواع البكتيريا والأصليات التي كانت عبارة عن خلية أو نطفة واحدة. بداية هذه الخلايا كانت عبارة عن شريط حمضي صغير للغاية تقاس بالنانومتر، مما يجعل رؤيته مستحيله إلا من خلال المجهر الالكتروني المتطور. كانت البداية بدائِيّة للغاية، حيث كانت أولاً عبارة عن سلالة تحمل في طياتها سراً عظيماً من أسرار الله على. وكان هذا الشريط يعيش في الماء ضمن سائل صابوني بلا غلاف في ظروف تستحيل معها الحياة لأي من المخلوقات عداها نتيجة وجود نسبةٍ عالية جداً من الكربونات في جو الكرة الأرضية(١). يتألف هذا الشريط البدائي من عدة مثات أو آلاف الكودونات، أي تسلسل المعلومات الجينية مقارنةً بمليارات الكودونات في الخلايا المتطورة. هذا الشريط المتسلسل هو ما يسميه الله كال في كتابة الكريم بقولِه ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ (٢). وتعتبر هذه السلالة التي تشبه السلالم الملتوية بمثابة الخارطة الهندسية لكافة المخلوقات الحيه إضافة إلى

http://www.aps.anl.gov/Science/Highlights/2007/20071127.html. (1)

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآية: ١٢.

النبات والأشجار. طريقة تكاثر هذه السلاله تكون بانقسام أحد طرفى السلم عن الآخر ومن ثم يعيد كل طرفٍ ببناء طرف جديد لنفسه فتصبح هذه السلالة سلالتين وهكذا. تسمى هذه العملية في علم البيولوجي بالإنفلاق الثنائي (Binary Fission) وهي من صنع الله سبحانهُ وتعالى إذ يقول ﴿إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُ ﴾ (١)، والنوى هنا هو نواة الخلية حيث يبدأ الانقسام. تتكاثر هذه السلالة من تلقاء نفسها أي أنه لم يكن هناك سلالة مؤنثة وسلالة مذكره بل إن المواد الذكرية والأنثوية كانت في نفس السلالة الواحدة (Asexual). هذا ما أفاد به القرآن الكريم أينضاً إذ ينقول الله عَلَى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنشَأَكُم مِن نَّفْسِ وَحِدَةِ فَسُتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ قَد فَصَّلْنَا ٱلْآينَتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴾ (٢). ويقول في سورة النساء: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآةً وَاتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَلُونَ بِهِـ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ (٣).

يفيد علم الأحياء أن عمر الكرة الأرضية حوالي أربعة مليارات ونصف المليار سنة بحسب الدراسات الجيولوجية. أما

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٩٨.

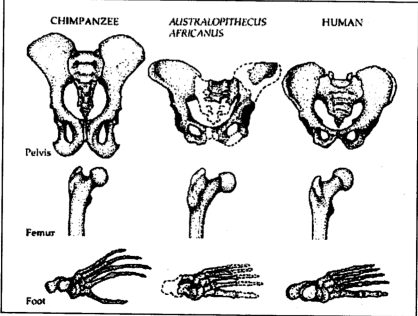
<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١.

أول الأحياء، وهي بعض أنواع البكتيريا والطحالب فيعود تاريخ بدئها إلى ثلاثة مليارات ونصف المليار سنة. يعتقد علماء البيولوجي إن تطور الخليقة إنما كان نتيجةً للحاجة إلى ذلك التطور، حيث كلما كان من حاجة إلى خاصية جديدة أوجدتها الطبيعة لسدِّ تلك الحاجة. ولا شك أن هذه النظرية صحيحة إلى حدِّ ما مع أنها تختلف عما كان يعتقده داروين بأن التطور كان عفوياً أو عشوائياً. فالطبيعة لها قوانينها التي وضعها الله على لها وكان محيطاً بعلمها. فلا شيء يخلق من لا شيء بحسب القوانين التي وضعها الله سبحانه وتعالى في الخلق، بل يبرئ خلق من خلق بصورة قد تحمل بعض الاختلاف في يبرئ خلق من خلق بصورة قد تحمل بعض الاختلاف في حاجة للسابق من الخلق وفضلاً من الله على للاحق منه.

نرى من هذه الرسوم مدى التقارب ما بين بنو البشر وما قبلهم في شكل وتركيب العظام ما يدل على وحدة الخالق سبحانه وتعالى إذ يصف هذا التعديل بقوله ﴿يَاأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا عَرَدِ مِرَبِكَ ٱلْكَرِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلكَ ﴿ إِنَّ أَي صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكِبُكَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الإنفطار، الآيات: ٦ ـ ٨.





هنا كانت تحتاج هذه السلالة إلى جداراً يحيط بها وبالسائل الصابوني من حولها ليكون لها وقاءاً من درجات حرارة شديدة أو منخفضة أو من سموم محيطة بها أو غير ذلك. هذا التطور هو أول تطور يعرفه البيولوجيون والذي أدى إلى وجود البكتيريا والأصليات أو ما يعرف بالعتائق (Archaea). هذا النوع من الخلايا يعرف بالخلايا البدائية النوى (Prokaryote) حيث كان الحمض النووي DNA يسبح بداخلها وكانت هذه الخلية تفتقر إلى النواة (Nucleus). كانت هذه الخلايا التي ما زالت موجودة حتى يومنا هذا، هي الكائن الوحيد على الأرض من الفترة الممتدة بين ثلاثة مليارات ونصف المليار سنة وملياران ونصف المليار سنة، أي مدة مليار عام بحسب ما يشير إليه معظم علماء البيولوجي. كان تطور هذه الخلايا يسير ببطئ إلى أن وصل الى الخلايا المعروفة بحديثة النوى (Eukaryote) وهي الخلايا التي تحتوي عدة أنواع من الأعضاء المغلّفة بغلاف نووي وذات وظائف مختلفة. من هذه الأعضاء المنطقة المعروفة بالنواة، وهي منطقة ذات غلافين نوويين يحيطان بالحمض النووي. يشرح الله ﷺ هذه المراحل بقوله ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ اللهُ مُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَادٍ مَّكِينِ ١٤٠٠ المقصود من

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآيتان: ١٢ ـ ١٣.

القرار هنا إما أن يكون ما استقر على الأرض بدليل قول الله عَلَىٰ ﴿أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَكُ خِلَالَهَاۤ أَنْهَدُا وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْكِ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا ۚ أَوِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلَ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) أو أن يكون القرار المكين هو الخلية ذاتها حيث تحفظ الحمض النووي داخل الجدار الخارجى والغلافين النوويين فتكون هذه السلالة في ظلماتٍ ثلاث، أو قد يكون المعنيين صحيحين حيث لا تناقض في ذلك. والاختلاف الآخر بين الخلايا البدائية والمتطورة هو أن معظم المخلوقات البدائية كانت في معظمها مؤلفة من خلية واحدة إلا أن بعضها كان ينمو فوق بعض أو على بقايا بعض مثل الشعب المرجانية. أما الخلايا المتطورة فكانت بداية مؤلفة من خلية واحدة ومن ثم تطورت إلى مخلوقاتٍ متعددة الخلايا كالأشجار والفطريات والحيوانات. أما عن كيفية تكاثر هذه الخلايا، فالخلية البدائية تتكاثر نتيجة ما يسمى بالانفلاق الثنائي أو (Binary Fission) أما الخلية المتطورة فتنقسم بطريقتن الانفلاق النصفى (Meiosis) أو الانقسام الفتيلى (Mitosis). وهذا الانفلاق والانقسام يبدأ في النواة ويؤدي إلى

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٦١.

انفلاق الخلية نصفين وهو كما أفدنا أنه من عمل اللَّهِ عَلَىٰ فالتُ الحبِّ والنوى.

أهم مراحل تطور الحيوانات كانت تسعة مراحل وهي كما يلى:

- المتشابهة في جسم واحد دون وجود جهاز هضمي أو المتشابهة في جسم واحد دون وجود جهاز هضمي أو دموي أو عصبي. كانت تتغذى بواسطة تنقية الماء لتأخذ منه الغذاء. تسمى هذه الشعبة بالاسفنجيات (Porifera) وينضوي تحتها ٥٠٠٠ نوع من الاسفنج جميعها يعيش في الماء.
- ٢ ـ تلا ذلك شعبة اللاسعات (Cnidaria) التي اختلفت من سابقتها بأن خلاياها كانت متمايزة بمعنى أن بعضها كان يختص بخاصية اللسع التي تستعمل للصيد وللدفاع عن النفس بينما تنتفي هذه الصفة عن بقية الخلايا لديها. أما الاختلاف الثاني فكان بكونها كائنات مستديرة بشكل أسطواني يشكل نصفها مرآةً لنصفها الآخر (Radial) أسطواني يشكل نصفها مرآةً لنصفها الآخر (عرب النوع أسطواني أشهرها قنديل البحر والمرجان وشقائق من الكائنات أشهرها قنديل البحر والمرجان وشقائق نعمان البحر.

٣ \_ بعد هذه المرحلة من تطور الخلايا بدات تظهر مخلوقات ذات خلايا متنوعة، فكان أول هذه المخلوقات هي الديدان وأولها كانت الدودة السطحية (Flatworm). هذه الدودة لم يكن لديها جهاز هضمي مكتمل بحيث كان لها فم ولم يكن لها مخرج. وهذه الخاصية هي التي امتازت بها الخلايا عن سابقاتها. تنتمى هذه الدودة المسطحة إلى الشعبة المسماة باسمها (Platyhelminthes) وينتمي إليها عدد كبير من الديدان ويصل تعداد هذه الأنواع قرابة المائة ألف نوع. اختلفت هذه الديدان بأشكالها وخصائصها، فمنها ما يعيش في الأرض، ومنها ما يعيش على أوراق الأشجار ومنها ما يعيش في الماء ومنها أيضاً ما هو حديث العهد مقارنة بسلفه وهو ما يعيش داخل الحيوانات يتغذّى من أمعائها. من خصائص بعض هذه الديدان أنها كانت قادرة على أن تتعلق بما تقف عليه مثل أوراق الأشجار سواء من خلال سائل مخاطى أو بواسطة أسنانها أو غير ذلك. لذا سميت في القرآن الكريم بالعلقة وهي تختلف عن العلقة التي تتكوّن في الرحم والتي تأخذ غذائها بواسطة الدماء في حين أن العلقة البدائية كانت تأكل من النبات ولم يكن هناك وجود للحيوانات.

- بعد شعبة الدیدان السطحیة أتت شعبة الدیدان الأسطوانیة (Nematoda). ینتمي إلى هذه الشعبة أكثر من ثمانین ألف نوع من الدیدان ۱۵۰۰۰ منها تطفليّ (Parasitic) وهي الكائنات التي تتغذى من مخلوقي آخر مسببة له الضرر. تمتاز مخلوقات هذه الشعبة بامتلاكها جهازٌ هضميّ مكتمل إضافة إلى تماثلها الجانبي (Symmetry).
- ٥ ـ تلت ذلك شعبة الرخويات (Mollusca) وهي شعبة تنقسم إلى سبعة طوائف بحسب التسمية والتقسيم البيوليجي إضافة إلى نوعين منقرضين. من هذه الطوائف الرأسقدميات (Cephalopoda) والبطنقدميات (Gastropoda) والمحاريات (Gastropoda). تنقسم طائفة البطنقدميات إلى أكثر من أربعمائة عائلة تتألف من أكثر من ثمانين ألف نوع من المخلوقات مثل ديدان القز والبزاق والحلزون وغيرها من الديدان. تميزت هذه الشعبة بوجود صدفة على ظهرها ذات وظائف مختلفة إضافة إلى عضلة قوية في بطنها تستعملها للحركة. ومع هذه الشعبة كان أول وجود للجهاز العصبى وجهاز دوران الدم المفتوح. المعروف عن هذه الأنواع أنها كانت أكبر من سابقاتها من أنواع الدودة المسطحة وقد

تكون أحد هذه الكائنات هي ما وصفها الله على المضغة.

- 7 بعد شعبة الرخويات جاءت شعبة الديدان المقسمة (Annelida) وهي شعبة تتكوّن من ما يقارب الخمسة عشر ألف نوع من الديدان مثل ديدان الأرض والعلق وغيرها. سميت بذلك نتيجة الحلقات المتتالية التي يتميز بها جسدها. يتباين طول هذه الديدان ما بين بضعة ملليمترات إلى ثلاثة أمتار.
- ٧ بعدها أتت شعبة مفصليات الأرجل (Arthropods) وهي شعبة الحشرات والتي هي من أكبر الشعب. تنتمي إلى هذه الشعبة أنواع العناكب والمتعددة الأرجل والحشرات وغيرها. تميزت هذه الشعبة بأعضائها المركبة وهيكلها الخارجي الذي يخفف من تبخر المياه منها لذا استطاعت أن تعيش في كافة أصقاع الأرض حتى البعيدة عن الماء.
- ٨ ـ تلاها شعبة شوكيات الجلد (Ehinodermata) وينضم إليها
  ٧٠٠٠ نوع من المخلوقات كلها تعيش في البحار
  والمحيطات. تتكون هذه الشعبة من أربعة طوائف وهي
  الخيارات (شبيهة بالخيار)، القنفذيات، الزئبقيات
  والنجمات.

9 - أخيراً كانت شعبة الحبليات (Chordata) وهي الشعبة التي ينتمي إليها كافة المخلوقات ذات الحبل الظهري أو ما يعرف بالعمود الفقري، بما فيها الإنسان. تنقسم هذه الشعبة إلى ثلاثة طوائف أهمها الفقاريات (Vertebrates). وتنقسم طائفة الفقاريات بدورها إلى عدة رتب أهمها بحسب التتالي الزمني هي كالآتي: الأسماك، البرمائيات (Amphibian) كمثل الضفاضع، الزواحف، الطيور والثدييات.

نلاحظ أن هذا التتالي في تطور الخلق يتناسب مع ما يصفه القرآن الكريم من حيث التتالي إذ يقول الله على: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينِ ﴿ مُ جَعَلَنَهُ نُطَفَةً فِي قَرَارِ مَكِينِ خَلَقْنَا النَّطُفَة عَلَقَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضَعَاة فَخَلَقْنَا اللَّمُضَعَة وَخَلَقْنَا النَّطُفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضَعَاة فَخَلَقْنَا اللَّمُضَعَة وَخَلَقْنَا اللَّمُضَعَة وَخَلَقْنَا اللَّمُ اللَّهُ أَنسُأَنَهُ خَلَقًا ءَاخَرُ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ اللَّيَاتِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ا

سورة المؤمنون، الآيات: ١٢ \_ ١٤.

تتحدث عن تطور الجنين في رحم أمه وهذا أحد وجوه تفسير هذه الآية. أما الآية الأولى فهي تتحدث عن مرحلة سابقة لذلك لأنه ليس في الرحم أو المبيض طينٌ أو تراب. وأما الآية الثانية فتأتي بين تلك المرحلتين لأن النطفة (والمعني هنا البويضة) لم تخلق في الرحم أو المبيض إنما هي مما ينتجه جسد الأم من حين بلوغها حتى منتصف عمرها من دون الحاجة إلى زوج في ذلك كما هي الحال في المراحل التي تشرها الآيةُ الثالثة إذا كان المقصود من هذه الآيات البويضة. وعلى الأغلب هنا أن يكون المقصود بالنطفة هو الحيوان المنوي ولكن في أيّ من الحالتين لا بد للآية الثانية أن تنفصل عن كلتا الآيتين الشريفتين للسبب ذاته. سرت هذه الآيات الثلاثة في السياق نفسه إلا أنها فُصلت عن بعضها لأن مراحلها اختلفت في زمانها ومكانها. ويقول الله على في ذلك: ﴿ كِنَابُ أَخِكَتُ ءَايَنَكُمُ ثُمَّ فَصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (١).

ونعود إلى موضوع الكتاب لنرى أن أحد الوجوه الأخرى لتفسير هذه الآيات هو كالتالي:

نرى أن الآية الأولى تتحدث عن مرحلة خلق السلالة

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١.

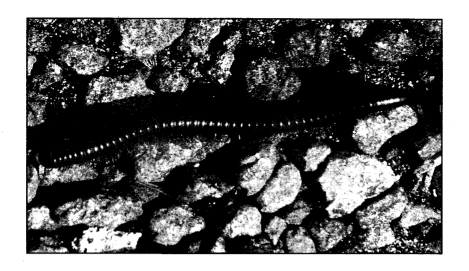
وهي كما شرحنا أول حالات الخلق وأنها حالة قائمة بحدِّ ذاتها إذ إنها لا تعتبر من مراحل التطور إنما هي مرحلة تحول أو جعل بأمر من الله على. فالترابُ لا يعتبر مخلوقٌ حي وتحوله كان إلى سلالة وهي عنصرٌ عضويّ أو مخلوق عضوى. أما الآية الثانية فتتحدث عن حالة الانتقال من مرحلة السلالة أي المرحلة العضوية إلى مرحلة النطفة وهي المرحلة الحيوية. هنا حيث أمكن لهذه السلالة من أن تسكن خلف جدار واقي يمكنها معه أن تبدأ مرحلة جديدة بعد أن استقرت داخل الخلية، ما يقيها من البيئة المتقلبة من حولها. وهذه الحالة هي حالة مفصلية يمكن معها للسلالة أن تتطور إلى أي من المخلوقات الآخرى كالحيوانات أو النبات أو الخمائر. أما عن التسلسل في الآية الثالثة فهي تشير إلى المراحل التي مرت بها الخليقة وبذات التسلسل الذي وصفته الآية الكريمة إذ تتحدث أولاً عن العلقة وهي من الشعبة الثالثة أي أحد أنواع الدودة السطحية (Platyhelminthes) أو الشعبة الرابعة وهي الديدان الأسطوانية (Nematoda). وكلا الشعبتين تحتوى من ضمن فصائلها أنواع العلق المختلفة. المرحلة الثانية التي تصفها الآية الكريمة هي مرحلة المضغة. ففي كلا المرحلتين الخامسة وهي شعبة الرخويات (Mallusca) أو السادسة وهي شعبة الديدان المقسمة (Annelida) نجد هذا الوصف في عدد كبيرٍ من عناصرها. لن نجزم هنا لأي من هذه المخلوقات أو أي من الشعبتين تنتمي هذه المضغة حتى تثبت بالدليل العلمي فالمهم هنا أن الله كال قد أعطى الوصف الكافي لينير الطريق للسالكين إلى سبيل المعرفة.

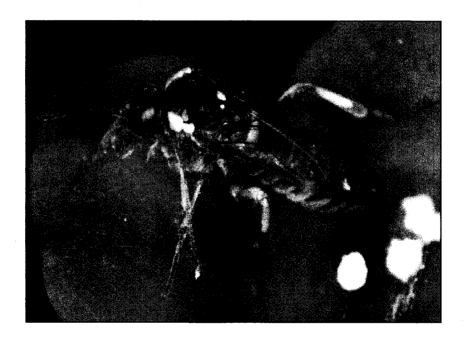
تشير الآية الكريمة بعدها إلى مرحلة العظام فتقول وفَحُكَلَقْنَا ٱلْمُشْفَة عِظْمًا وهذا يتطابق مع حالة التطور بالطريقة عينها، إذ إن الشعبة التي تليها هي شعبة مفصليات الأرجل (Arthropoda) والتي يتكون القسم الخارجي منها من هيكل عظمي دون أن يكون مكسوا بلحم وذلك لأسباب شتى. أما قوله سبحانه وتعالى وفكسونا ٱلعِظكر لحما فذلك ذكر الشعبة الأخيرة وهي شعبة الحبليات من مائية وبرمائية ومن ثم البرية. وقد يكون المعني بقوله الله في أخر أنشأنه خَلْقًا ءَاخر بالمخلوقات البرية عامة أو قد يكون المعني هو الإنسان والله أعلم ولكن في أيّ من الأحوال هذا ما خلق الله فتبارك الله أحسن الخالقين.

لهذه الآيات تفسيرٌ آخر وهو وجه مكمل لما سبقه من الوجوه. فالله سبحانهُ وتعالى يقول في كتابه الكريم: ﴿الَّذِيّ

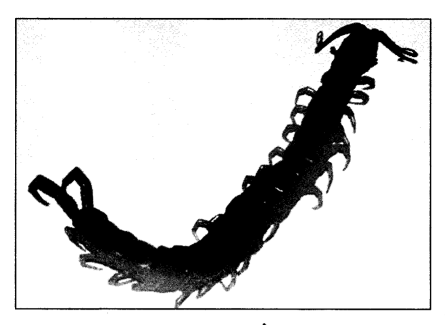
أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَاتُهُ وَبَدَأً خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَمَلَ نَسْلَهُ مِن سُكَلَةٍ مِن مَّآءِ مَهِينِ ﴿ ثُمَّ سَوَّيلَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِيةٍ وَحَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَقِيدَةَ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۗ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ اللَّهُ السَّلَالَةُ هنا تعنى التسلسل أو تكون مصغّر سلسلة وهو ما يكون ذو حلقاتٍ متتالية. فإذا نظرنا إلى التسلسل أو التتالى في الخلق الذي وصفه الله سبحانه وتعالى نجد وجه تشابه كان قد عرفه علماء الأحياء منذ زمن. يتألف جسد أكثر أنواع العلق من حلقاتٍ متتالية كالسلسلة. حين تطور هذه المخلوقات تتطور هذه السلسلة وتكون من إحدى أهم الميزات التي يأخذ بها علماء البيولوجي كي يتعرفوا إلى أصل هذا المخلوق. كما اعتمد العلماء على هذه الميزة لتصنيف المخلوقات وذلك لما لهذه الميزة من أهمية في علم الأحياء. يتغير استخدام هذه الميزة في المخلوقات بحسب التطور التي تنتقل إليه. فعند وصول هذه الميزة إلى شعبة مفصليات الأرجل (Arthropods) لبست هذه الحلقات الهيكل الخارجي والذي كان بدوره مقسماً ومتداخلاً حتى ليمكن لهذه المخلوقات أن تتحرك بحرية فتتداخل ببعضها حين إلتوائه وتتحرر حين استقامته.

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآيات: ٧ ـ ٩.





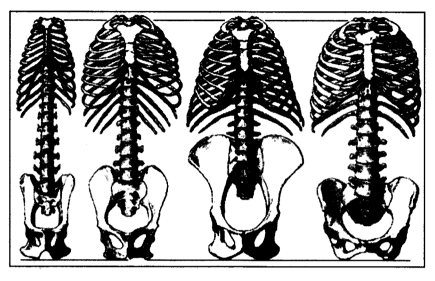
نحلة أميركية، عدسة (Mark A. Chappell)



منوية الأقدام، صحراء تكساس

هذه الحلقات تظهر بوضوح على كثيرٍ من المخلوقات التابعة لهذه الطائفة مثل الحشرات والحشرات الطائرة. الجدير بالذكر هنا أن إحدى الشعب أخذت اسمها من هذه الميزة وهي شعبة الديدان المقسمة (Annelida). بعد انتقال هذه الميزة إلى شعبة الحبليات، تطورت هذه الحلقات لتؤلف الحبل الظهري (Notochord) وهو ما عرفت به هذه الشعبة أي الحبليات (Chordata). كما أن الفقاريات أيضاً أي الحبليات (Chordata). كما أن الفقاريات الخذت السمها من الميزة عينها. ففي هذه المرحلة كانت هذه الحلقات

عبارةً عن فقرات وسميت بالعمود الفقري التي حملت المخلوقات نسلها به.



الإنسان الشمبانزي الغيبون المكاك

(George Stubbs) عدسة جورج ستابس ۱ Figure

الم نشرح لك صدرك. هذه الصورة تظهر بأن صدر الإنسان هو الأكثر انشراحاً مما كان قبله من المخلوقات.

يقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وَزُرَكَ ﴾ (١). المقصود من انشراح الصدر هو أن يتسع لما ينصب على صاحبه من المسؤولية

<sup>(</sup>١) سورة الإنشراح، الآيات: ١ ـ ٣.

والمصاب والأذى وغيره، وهو تعبيرٌ مجازي عن ذلك، ولكن لا يمنع أن يكون تعبيرٌ حقيقي أيضاً. فإذا قارنًا ما بين صدر الإنسان وصدر ما قبله من المخلوقات، نجد أن الصدر اتسع عما كان عليه كما يبدو من الرسم، إذ إن المخلوقات الأقل شأناً ذات صدرٍ شبه دائريّ بينما تميّز الإنسان بصدرٍ أكثر انشراحاً. وانشراح الصدر هو ما أوجب على بني آدم تحمّل المصاعب المصاب والأذى وبخاصة في سبيل الله كالله .

أما الوزر الذي وضعه الله سبحانه وتعالى عن الإنسان فليس هناك دراسة يمكن الاستعانة بها لمعرفة ماهيته ولكن قد يكون المقصود منها هو أن نسبة وزن الإنسان مقارنة بقوة العمود الفقري أقل من في المخلوقات الأخرى والله أعلم. وهذا الوزر الذي حملته كافة المخلوقات الثديية هو الذي أدّى إلى انقضاض ظهورها. فالإنسان هو الكائن الوحيد الذي يسير بشكل مستقيم نتيجة ارتفاع هذا الوزر لذا ترى أن الهيكل العظمي للإنسان هو الأكثر انتصاباً مقارنة ببقية المخلوقات. وقد يكون هذا الفضل من الله كل هو الذي أوجب على الإنسان الركوع والسجود للخالق، حيث إن الإنسان هو المخلوق الوحيد ما بين الكائنات الذي أوجب الله عليه الركوع والسجود عليها علماً بأن كل شيء يسجد والسجود بالطريقة المتعارف عليها علماً بأن كل شيء يسجد

لله عَلَىٰ. والدليل في ذلك هو قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ يَسَجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَلُوتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّجُومُ وَالْجَبَالُ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجَبَالُ وَمَن وَالشَّجُرُ وَالدَّوَاتُ وَمَن النَّاسِ وَكَيْيرُ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن مُكْرِمٍ إِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَالُهُ ﴿ (١).

يقول الله تعالى: ﴿وَالله أَنْبَتَكُم مِنَ ٱلأَرْضِ نَبَانًا﴾ (٢). هذه الآية في ظاهرها تتنافى مع الاعتقاد بأن خلق آدم الله تحول مباشرة من التراب إلى بشر. فالنبات لا ينمو من مجرد تراب ولكن كما هو معلوم، هناك حاجة إلى البذرة والتي بدورها تحتاج إلى المصدر الذي يحتاج بدوره إلى مصدر وهكذا. وتحتاج النبتة أيضاً إلى بيئة مناسبة وأسباب متوافرة وأجل مسمّى حتّى تنبت. نرى في هذا التفسير ما يتناسب مع قوله الذي خَلَق ٱلأَرْوَج كُلَها مِمّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ وَمِنَ أَنفُسِهِم وَمِمّا لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣)، ولم يستثني آدم وزوجه من هذه المعادلة لا في هذه الآية ولا في غيرها من الآيات. هذه المعادلة لا في هذه الآية ولا في غيرها من الآيات. وهذا يتماشى مع قوله تعالى ﴿وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطُوارًا﴾ (٤) نوح، سواء

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة نوح، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة يسّ، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة نوح، الآية: ١٤.

الأطوار التي تكون في الرحم أو تلك التي تمر بها الخليقة من مرحلة إلى مرحلة ومن حال إلى حال. ذلك التطور الذي لا يكون إلا بمشيئة الله وقدرته وعلمه بدليل قوله ﴿ الَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنَكَ فَعَدَلُكَ ﴿ فَي أَي صُورَةٍ مَّا شَآةً رَكِّبَكَ ﴿ فَالْحَلْق بَمَدى هُو الحالة الأولى وتعني بدأ الشيء ويقاس الخلق بمدى التقدير كقوله ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ نَقَدِيرًا ﴾ (١) ، أو قوله ﴿ إِنَّا لَمُعْمِ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (١) ، أو قوله ﴿ إِنَّا شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (١) ، أو قوله ﴿ إِنَّا شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (١) .

### الناحية الفلسفية لتطور الخلق

إن تعريف أي فصيلة من المخلوقات يشترط أن تكون أفراد هذه الفصيلة متشابهة وأن تكون ذريتها قادرة على الإنجاب. فإذا نظرنا إلى فصيلة بنو البشر مثلاً، نرى أن الحال يتطابق مع هذا التعريف حتى لو اختلف لون الزوجين أو شكل أعينهم أو ما شابه لذا يعتبر بنو البشر كافة من فصيلة واحدة. لكن الوصول إلى حالة التكاثر يقتضي البدء بزوجين النين، أي ذكرين وأنثيين حتى يستطيع أبناؤهم من التزاوج

<sup>(</sup>۱) سورة الإنفطار، الآيتان: ٧ ـ ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة القمر، الآية: ٤٩.

دون الدخول في ما حرّمه اللَّهُ كِلَّكُ من زواج الأخ والأخت. فقول البعض بأن الله عزّ وعلا يحلّ ويحرِّم كيف يشاء بما في ذلك زواج الأخ من الأخت قد يكون خارجاً عما سنه اللَّهُ عَلَىٰ في الخلق، إذ إنه سبحانه وتعالى غني عن أن يناقض ما وضعه هو من أحكام. إنما يكون الحل والحرم في أمور آنية أي في زمنِ محدد لأسبابِ مختلفة. فحين يقول اللَّهُ ﷺ: ﴿وَمُعَمَدِّقًا لِمَا بَيْرَكَ يَدَىُّ مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمُّ وَجِشْتُكُم بِنَايَةٍ مِن تَيِحُم فَاتَقُوا آللَة وَأَطِيعُونِ ﴿ (١) إنسا يعني أن يحل لليهود ما كان قد حرّمه عليهم لزمن محدد إما نتيجة فعلِ اقترفوه أو نتيجة لتغير بيئي أو غيره مما هو أعلم به. وكان الحال كذلك في أكثر من مناسبة منها حين رفضوا أمر نبيهم أن يدخلوا الأرض المقدسة فحرّمها الله كلُّك عليهم أربعين سنة. أو يقصد منه ما حرّم إسرائيل على نفسه كقوله تعالى ﴿ كُلُّ ٱلطُّعَامِر كَانَ حِلًّا لِبَنِي إِسْرَتِهِ بِلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَةِ بِلُ عَلَى نَفْسِهِ، مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ ٱلتَّوْرَئَةُ قُلْ فَأَتُوا بِالتَّوْرَئَةِ فَٱتَّلُوهَاۤ إِن كُنتُم صَدِقِيك ﴿ (٢). وقد يكون التحريم نتيجة لعوامل بيئيه مختصةً بخلقِ معين، كأن تكون فصيلة الخنازير حملت جرثومةً معينة قد تضرّ أو لا تضرّ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٩٣.

بها ولكن تضرّ بآكلها كمثل جنون البقر الذي يحرم أكله. والجدير بالذكر هنا أن لحوم الحيوانات كافةً كان محللاً بحسب ما تنص عليه التوراة بالقول،

«'وَبَارَكَ اللَّهُ نُوحًا وَبَنِيهِ وَقَالَ لَهُمْ: «أَثْمِرُوا وَاكْثُرُوا وَاكْثُرُوا وَامْلُأُوا الأرض. 'وَلْتَكُنْ خَشْيَتُكُمْ وَرَهْبَتُكُمْ عَلَى كُلِّ حَيَوانَاتِ الأرض وَكُلِّ طُيُورِ السَّمَاءِ، مَعَ كُلِّ مَا يَدِبُّ عَلَى الأرض، وَكُلِّ طُيُورِ السَّمَاءِ، مَعَ كُلِّ مَا يَدِبُّ عَلَى الأرض، وَكُلِّ أَسْمَاكِ الْبَحْرِ. قَدْ دُفِعَتْ إِلَى أَيْدِيكُمْ. "كُلُّ دَابَّةٍ حَيَّةٍ وَكُلِّ أَسْمَاكِ الْبَحْرِ. قَدْ دُفِعَتْ إِلَى أَيْدِيكُمْ. "كُلُّ دَابَّةٍ حَيَّةٍ تَكُونُ لَكُمْ طَعَامًا. كَالْعُشْبِ الأَخْضَرِ دَفَعْتُ إِلَيْكُمُ الْجَمِيعَ» (١٠).

أما زواج الأخ من الأخت فلم يكن حلاً في أيّ من الأديان السماوية حتى ما قبل اليهودية وقد يكون محرّماً قبل نزول آدم عليه أي على الحيوانات إذ يقول اللَّهُ عَلَىٰ: ﴿حَتَىٰ إِذَا جَاءَ أَمْهُنَا وَفَارَ النَّهُ وَلَا النَّهُ عَلَىٰ الْحِيوانات إذ يقول اللَّهُ عَلَىٰ: ﴿حَتَىٰ إِذَا جَاءً أَمْهُنَا وَبَهَا مِن كُلِ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَا هُ هود، ويقول أيضاً: ﴿فَاَوْجَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ اصْنَعِ الْفَلْكَ إِلَا هُ هود، ويقول أيضاً: ﴿فَاوَحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ اصْنَعِ الْفَلْكَ إِلَا اللَّهِ عَلَىٰ فَا اللَّهِ عَلَىٰ فَي كلتا وَهُلِي نَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ ﴾ (٢). نرى أن قول اللَّهِ عَلَىٰ في كلتا الآيتين تضمّن كلمة زوجين اثنين والمقصود في الخطاب هنا هم الآيتين تضمّن كلمة زوجين اثنين والمقصود في الخطاب هنا هم

<sup>(</sup>١) التكوين الإصحاح التاسع. الفقرة ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآية: ٢٧.

الحيوانات والمعني بزوجين اثنين أن يكونوا ذكرين وأنثيين. فكلمة اثنين هنا تعني مضاعف الزوجين وقد ورد في القرآن الكريم تعريف زوجين بالذكر والأنثى في قوله ﴿وَأَنَّهُۥ خَلَقَ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنْيَىٰ﴾(١)، وورد أيضاً قولُ الله: ﴿وَكُنتُمُ أَزْوَجًا ثَلَنَةً ﴾(٢). وما من آيةٍ تتحدث عن السفينة بمجرّد كلمة زوجين في القرآن الكريم لأن وجود زوجين (أي ذكر وأنثى لا ذكرين وأنثيين) في فصيلةٍ ما يعني تزاوج الأخ من الأخت وهو ما يتناقض مع القوانين التي وضعها اللَّهُ عَلَى في الطبيعة. وهذا القانون يسري على المخلوقات المتطورة أو الحديثة منها أما المخلوقات البدائية فكان زوجها منها أو مكمِّلاً لها كقوله تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةِ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسَكُنَ إِلَيْهَا ﴾ (٣). أما الموضع الأخير في الذي يذكر فيه كلمة «زوجين اثنين» في القرآن الكريم فهو في وصف الثمار فقال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْهَارًا ۚ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ جَعَلَ فيهَا زَوْجَيْنِ ٱثنَيْنَّ يُغْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارُّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيِنَتِ لِفَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد، الآية: ٣.

والمعروف أن الثمار أو الأشجار المثمرة هي المخلوقات الأكثر تطوراً في مملكة النباتات بحسب التصنيف البيولوجي كما القرآني لها. فبحسب الترتيب البيولوجي لهذه المملكة هي كالتالى: الطحالب (Green Algae)، النباتات الأرضية (Mosses)، أذناب الخيليات وتعرف أيضاً بالنباتات المائية (Horsetails)، الصنوبريات، وتعرف أيضاً بعاريات البذور (Gymnosperms)، وأخيراً شعبة النباتات المزهرة المعروفة بمغطاة البذور (Angiosperm)، والتي تنتمي إليها الأشجار المثمرة. ونلاحظ هنا إن هذا التسلسل يتطابق مع قوله سبحانه وتعالى ﴿وَهُوَ الَّذِي ٓ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا بِدِ. نَبَاتَ كُلِّي شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخْدِجُ مِنْهُ حَبًّا مُّتَرَاكِبًا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّدَتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْثُونَ وَٱلزُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِيٍّ ٱنْظُرُوٓا إِلَىٰ ثَمَرِهِۥ إِذَآ أَثْمَرَ وَيَنْهِؤُ؞ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (١).

السؤال هنا إذاً كيف يمكن أن يتكاثر بنو البشر من أمَّ وأبِ واحد إذا كان ذلك يتعارض مع ما وضعه اللَّهُ سبحانهُ وتعالى من رسالاته في خلقه. للإجابة على ذلك علينا أن نعود

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٩٩.

إلى تلك الحقبة من الزمن لنرى ما توصل إليه علماء الأحياء والأثار ومدى تطابق ذلك مع القرآن الكريم والحديث الشريف ولكن قبل ذلك سنرى باختصار الطرق التي يعتمد عليها العلماء في تأريخهم للآثار المتحجرة من عظام وجماجم وأحافير متعلقة بالصخور وما إلى ذلك.

يعتمد العلماء في تأريخهم لما وجد حتى الآن من عظام وجماجم وأحافير بعدة أساليب ودراساتٍ وتحاليل تساعد على معرفة الحقبة الزمنية التي عاشت فيها والفصيلة التي تنتمي إليها هذه المخلوقات. من هذه الأساليب اعتماد معادلة عمر النصف (Half-life) وهو الوقت اللازم كي تتحلل نصف المادة إشعاعياً، أي أن المواد المشعة في العظام مثل الكربون ـ ١٤ وهو عنصرٌ غير مستقر تصدر منه أشعة ألفا مما يسبب انحطاطه إلى مادة النيتروجين المسماة بالآزوت. ويبلغ عمر النصف لمادة الكربون ـ ١٤ قرابة الـ ٥٧٣٠ سنة إذ بعد هذه المدة ينقص عددها الأصلي إلى النصف وبعد ٥٧٣٠ سنة أخرى ينقص إلى ربع القيمة الأصلية وهكذا. لذا يمكن استخدام هذه المعادلة لتحديد عمر العظام أو الأشجار من خلال النشاط الإشعاعي لعينة منها إذا كان عمر هذه الأعضاء لا يزيد عن

خمسين ألف سنة حيث تنفذ هذه المادة (١). وتعتبر مادة الكربون-١٤ عديمة الجدوى إذا حاول العلماء استخدامها لمعرفة عمر الديناصورات مثلاً لأنها انقرضت منذ حوالي ، المخمسة وستين مليون سنة. ففي حالة الديناصورات يستخدم العلماء أيضاً معادلة عمر النصف ولكن لمواد أخرى تتمتع ببطئ انحطاطها إلى درجة بعيدة مقارنة مع مادة الكربون \_ ١٤. إذ يعتمد العلماء على موادٍ مشعّة لتحديد عمر الصخور مثل مادة اليورانيوم \_ ٢٣٨ حيث إن عمر النصف لهذه المادة خمسة وأربعين مليار سنة أو مادة اليورانيوم ـ ٢٣٥ بعمر سبعة مليارات سنة أو غيرها من المواد التي تتمتع ببطئ إشعاعاتها مثل البوتاسيوم أو الروبيديوم أو غيره (٢). واستخدام هذه المواد يكون بدراسة الصخور المحيطة بهذه العظام أو الأحافير بحيث إن هذه الصخور تنتمي إلى ذات الحقبة الزمنية التي عاشت خلالها هذه المخلوقات. هناك أيضاً طرق أخرى يستخدمها العلماء في هذا البحث مثل تحليل الحمض النووي وقياس درجة التغيّر في مستوى الحقل المغناطيسى (٣).

National Ocean Science Accelerator Mass Spectrometry Facility. (1) http://:www.nosams.whoi.edu/about/carbon-dating.html.

<sup>©</sup> A Dictionary of Astronomy 1997, originally published by Oxford University Press 1997.

Roger Lowin. New Scientist Magazine, Issue 1788. September 28, (7) 1991.

جدول انحطاط مادة الكربون ـ ١٤

| النسبة المئوية        | النسبة الأصلية      | رقم الفترة | عدد السنين |
|-----------------------|---------------------|------------|------------|
| المتبقية              | المتبقية            | المنقصية   |            |
| 100%                  | 1                   | 0          | 0          |
| 50%                   | 1/2                 | 1          | 5730       |
| 25%                   | 1/4                 | 2          | 10460      |
| 12.5%                 | 1/8                 | 3          | 16190      |
| 6.25%                 | 1/16                | 4          | 21920      |
| 3.13%                 | 1/32                | 5          | 27650      |
| 1.56%                 | 1/64                | 6          | 33380      |
| 0.78%                 | 1/128               | 7          | 39110      |
|                       | •••                 | •••        | •••        |
| 100/(2 <sup>n</sup> ) | 1/(2 <sup>n</sup> ) | n          | (5750)n    |

## في بداية الإنسان الأول

اختلفت الروايات حول أقدم العظام البشرية التي وجدت حتى اليوم حيث تشير أقدمها إلى ما يقارب المئة وستون ألف سنة وهي الجمجمة التي وجدت في صحراء أثيوبيا قرب ضيعة هرتو في العام ١٩٩٧. وقد أجرى الدراسة على هذه العظام فريقٌ من الباحثين من جامعة كاليفورنيا يترأسه البروفيسور تيم

وايت. ولن نتوسع في هذا الجدل سواءً لتقبله أو رفضه ولكن المؤكد هنا أن هناك الكثير من العظام البشرية الموجودة في عدد من المختبرات حول العالم والتي تعود إلى ما بين العشرة آلاف والمئة وأربعين ألف سنة. وكان في تلك الحقبة من الزمن عدد من المخلوقات التي تشبة بنو البشر مثل النترثال الذي عاش في أوروبا وآسيا لآلاف السنين قبل أن ينقرض. ونسرد هنا ملخص مما توصل إليه العلماء حتى الآن مع الإشارة أن الدراسات في هذا الحقل ما زالت متواصلة حيث أن التغيير في التواريخ والإنتماءات قد تختلف بفوارق مختلفة دون أن يسبب ذلك اختلافاً في النظرية نفسها.

00 ـ 70 مليون سنة، أول بدء الرئيسيات (Primates)، وينتمي إليها بالتتالي الليمورات، السعادين، القردة، المخلوقات البشرية.

٦ ـ ٨ مليون سنة، بدء الغوريلًا ومن ثم الشامبانزي.

٥،٨ مليون سنة، بداية المخلوقات التي تسير على قدمين مثل القرود العليا.

المتعددة الإسترالوبيثيكس بأنواعها المتعددة والتى تتمتع بقامة قادرة على المسير بشكل منتصب وإن كانت

تقضي معظم وقتها منحنية، ويكسو جسدها الشعر. وتتميّز هذه الفصيلة بجمجمتها الصغيرة مقارنةً بجمجمةِ الإنسان (٤٠٠ - ٥٠٠ سم مكعب).

بداية الإنسان الحجري الذي برع في استخدام الأدوات الحجريه للصيد ومعه بدأ أكل اللحوم. يختلف عما قبله بحجم الجمجمة (٦٠٠ سم مكعب) وهو قصير القامة طويل اليدين مكسو بالشعر.

مليوني سنة، الإنسان العامل (Homo Ergaster) وهو أول من صنع الفأس والساطور حيث وجدت هذه الأدوات مع بعض الهياكل العظمية. يتميّز هذا الإنسان بحجم جمجمة أكبر من سلفه (٨٥٠ سم مكعب) وقامةٍ أطول وأيدٍ أقصر.

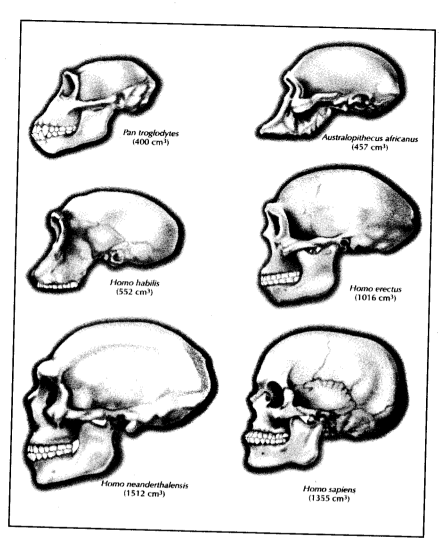
(Homo مليون سنة، بداية الإنسان المنتصب Homo عطور من الإنسان العامل وتميز عنه بحجم جمجمتة التي تصل إلى (١٠٠٠ سم مكعب). عُرف بأنه أول من خرج من أفريقيا وانتشر في أوروبا وأسيا.

الذي تفاوت ما بين (۱۱۰۰ و ۱۱۰۰) وهو الخمجمة الذي تفاوت ما بين (۱۱۰۰ و ۱۲۰۰ سم مكعب).

۲۳۰،۰۰۰ سنة، إنسان النيندرثال (Neanderthal) والذي عاش في أوروبا وشرق آسيا إلى غاية ٢٨،٠٠٠ سنة وهي البقايا الأحدث التي وجدت.

(Homo sapiens) هو ما يجمع عليه معظم علماء الآثار فيما يشير البعض منهم إلى عمر يفوق المليوني سنة مثل ميلفورد وولبوف من جامعة ميشيغن. يتراوح حجم الجمجمة لدى الإنسان ما بين (١٢٠٠ و ١٦٠٠ سم مكعب).

نشير هنا إلى أن العلماء، سواءً علماء الآثار أو علماء البيولوجيا، قد لا يتفقون على رأيِّ واحد، وهي الحالة في معظم الأمور التي تتعلق بالتواريخ والإنتماءات والمناطق الجغرافية التي تنتمي إليها معظم هذه الأجناس وذلك لقلة الآثار التي يمتلكونها. فالترتيب المذكور هنا قد لا يتفق عليه معظم العلماء ولكنه إلى حدِّ ما يشكل تصوراً مقبولاً لدى مجتمع البيولوجيون ذوو الاختصاص بعلم الآثار. أما في مسألة التطور فالجميع يتفق على أن الإنسان تطوّر وتدرّج عبر بعض هذه الأجناس أو القرون التي خلت أو انقرضت من قبل كما يصفها القرآن الكريم. ونرى أن الله ﷺ قد فضّل بعضهم على بعض حيث جعل لكلِّ منهم درجاتٍ مما عملوا.



© Copyright Deborah Maizels 1994. (1)

 $http://www.scientific-art.com/portfolio\%20 palaeontology\%20-pages/skulls.htm. \eqno(1)$ 

## دلائل قرآنية على تطور بني البشر

إننا نجد أن هذا البحث لا يتعارض مع كلام الله سبحانه وتعالى وذلك من خلال عدة دلائل يشير إليها القرآن الكريم. منها قول هابيل عَلِيه لقابيل في القرآن الكريم ﴿لَهِنَا بَسَطَتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِنَقْنُكُنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لِأَقَنُكُ ۚ إِنِّ أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ (١). فوصف هابيل لله كل برب العالمين إشارة إلى أنه كان هناك بشرٌ غير بني آدم عَلَيْ وقد أشار إليهم بالعالمين. ففي ذلك الزمن لم يكن على الأرض من بني آدم إلا بنو آدم أي بيتٌ واحد من بنو البشر وذلك أقل من أن يوصف بالعالمين. وقد أشار الله على إلى العالمين في مواضع عدة قصد فيها بنو البشر إذ قال: ﴿ يَنْبَنِّ إِسْرَاءِيلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّتِيَّ أَنْعَنْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ﴾ (٢). والقصد الأهم والأعم هنا هم بنو البشر ولا مانع أن يكون سائر المخلوقات. لِذا كان لا بد من وجود غيرهم من بنو البشر أو غيرهم من المخلوقات التي يمكن أن يُقارنوا بهم. أما الوجه الآخر لتفسير هذه الآية أن يكون القصد بربِّ العالمين أي ربُّ الإنس والجن كما ورد في موارد أخرى من القرآن الكريم ولكن

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤٧.

استخدام هذا المعنى يوجب أيضاً وجود عدد أكبر من البشر حتى يكون لكلمة العالمين معنى أشمل. أما إذا أراد هابيل أن يشير إلى الله على برب الكواكب والنجوم لقال ربُّ السماواتِ والأرض أو ربُّ المشارِقِ والمغارِب أو ما شابه بدل أن يقول ربُّ العالمين.

من هذه الدلائل أيضاً أنّ كلاًّ من قابيل وهابيل أو أحدهما على الأقل، كان عليه أن يذبح أحد المواشي التي يمتلكها قرباناً إلى اللَّهِ عَلَى فكان أن اختار هابيل أسمن كبش يمتلكه وذبحه قرباناً إلى الله تعالى، بينما اختار قابيل أسوأها استخفافاً وجهلاً بعظمة الله سبحانه وتعالى لذا لم يُتقبّل منه. والشاهد هنا إن كلاًّ منهما كان يمتلك عدداً من المواشى بمعنى أنه كانت هناك في ذلك الزمن مزارع للمواشي إي ما يعرف بالزريبة. المعروف عن أن المواشى بأنواعها تحتاج إلى عدة أجيال قبل أن تدجّن. فلا يمكن أن يكون قد بدأ عملية التدجين منذ يوم أدم ﷺ إذا كانوا هم البشر الوحيدون أو الأولون على الأرض حيث تحتاج مسألة التدجين إلى عشرات أو مئات السنين قبل أن تعتاد هذه الحيوانات أن تعيش وتتكاثر ضمن هذه البيئة. لذا فإن مسألة التدجين بدأت قبل يوم آدم علي واستمرت في زمنه وما زالت على ما هي إلى يومنا هذا.

من الدلائل أيضاً أن الله ﷺ قد اصطفى بعض أنبياءهِ على من هم دونهم من البشر أو المخلوقات الأخرى. فقولهِ تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْعَلَعَتَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْسَرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١) إشارةٌ إلى أن الله على على غيرهم ممن كان حياً في ذلك الزمن ولم يكن شاملاً للأولين والآخرين كما هو حال المصطفى مُحمّد على. اصطفى آدم يوم لم يكن هناك آدميين غيره لذا اصطفاه على القوم الذي كان ينتمي هو إليهم أي الإنسان البدائي. وقد يتضح ذلك من إحدى خُطب الإمام على على الله إذ يقول: «اختار آدم على خيرة من خلقه وجعله أول جبلته» «خطبة الأشباح، نهج البلاغة». ولا بد هنا أن الخيرة إنما وقعت على آدم لما كان يتمتع به من زهدٍ وورع ومخافةً من الله حيث وجده سبحانهُ وتعالى أهلاً لأن يحمل رسالته. والاصطفاء هنا يعني الارتقاء والرفعه التي تكون نتيجةً متوازية مع مستوى الإيمان والتقوى والعمل في سبيل الله سبحانه وتعالى. وبذلك فُضّل بعض النبيين على بعض وفضل النبيون على غيرهم من بنو البشر وفُضِّل بنو البشر على من كان قبلهم وهكذا. وقد أرانا الله تعالى في آياتِه أسباب التطور

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٣٣.

إذ أشار إلى الذين رُفعوا الدرجات نتيجة لإيمانهم وعملهم في سبيل الله كما ينص عدد كبيرٌ من الآيات. والبحث في الآيات التي تتحدث عن رفيع الدرجات يطول ولكنا سنقتصر على ذكر البعض مما يكفي لإيضاح الفكرة.

يقول اللَّهُ تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنَّهُم مَّن كُلُّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَهُمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدَنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾(١). تدل هذه الآيه أن الله تبارك وتعالى فضّل الأنبياء على غيرهم من بني آدم وذلك لصبرهم على أمر الله وتحمّلهم في سبيله فكان جزاؤهم بذلك أن رفعهم الله تلك الدرجات فكانوا بذلك أقرب إليه وهو ما مكّنهم أن يُحيوا بذلك الموتى ويشفوا الأكمة والأبرص ويفعلوا ما لا يستطيع فعلهُ عامة الناس. هذه المعجزات التي قام بها المرسلون هي ليست إلا أمورٌ بديهيّة بالنسبة إليهم أما بالنسبة لنا فهي أمورٌ لا يمكننا تفسيرها علمياً لذا نطلق عليها اسم معجزات. وكذلك فإن ما يقدر بنو البشر من القيام به من الكلام والفهم والصنائع هي عبارةٌ عن معجزات بالنسبة لغير بنو البشر سواء من الأمم التي خلت أو من الدواب أو ما شابه. ويقول أيضاً:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٣.

﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَكُ مِّمَّا عَكِمْلُواْ وَمَا رَبُّكَ بِغَنْفِلِ عَمَّا يَمْ مَلُوكَ ﴾ (١)، وترى في هذه الآيه أن الارتقاء بالدرجات لا يختصّ بالأنبياء إنما يكون لأي شاء أن يتقرّب الى اللَّهِ ﷺ وهو ما يعده لعباده الصالحين. يتضح من هذه الآيات أن الارتقاء إلى مرحلة أكثر كمالية إنما تكون بقرار المرء نفسه من خلال سلوكه سبيل الهدى الذي يصل به إلى بارئه ذو الجلال والإكرام. من هنا فإن هذا الرُقِيّ الذي يكون من قرار المرء هو أحد أنواع التطور أو ما يعرف بالتطور الروحي الذي ينتقل ويرتقي به الخلق من مرحلة إلى مرحلة أو من حالة إلى حاله. وهنا تكمن نقطة الخلاف ما بين النظرية الداروينية والعلم الحديث. فقد كان تشارلز داروين يعتقد أن التطور يسير بطريقةٍ عفوية أو عشوائية ويكون الإصطفاء الطبيعي Natural) (Selection هو العامل المسبب لنجاح أو انقراض الأنواع. أما الاعتقاد السائد لدى بعض علماء الأحياء الآن هو أن التطور يكون نتيجة وجود حاجةٍ له. أما الإستنتاج الأخير الذي وصل إليه عدد من العلماء كمثل د. بروس ليبتون (Dr. Bruce Lipton) هو أن الكائنات تتمتع بالقدرة على التطور بقرار ذاتها (٢٠).

سورة الأنعام، الآية: ١٣٢.

Biology of Believe, Dr. Bruce Lipton. (Y)

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتُ عِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (١).

ويقابله ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَبَلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُونَ (٢)، و ﴿ يَلدَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (٣).

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآذَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ قَالَ الْمَلَتِكَ فَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٦١.

يقابلها ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينِ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلَا ۖ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَ مُثَلَّ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَ وَنَدَ أَنتُم تَمَتُونَ ﴾ (١)، ويقابلها أيضاً ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (٢).

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُمْ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ. سَاجِدِينَ ﴾ (٣).

يقابلها ﴿ وَالَّتِي آخَصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوجِنَا وَجَعَلَانَهُ أَبْنَتَ عِنْرَنَ ٱلَّتِي وَجَعَلَانَهُ أَبْنَتَ عِنْرَنَ ٱلَّتِي وَجَعَلَانَهُ أَنْ وَجُووَمَرَيَمَ ٱبْنَتَ عِنْرَنَ ٱلَّتِي وَجَعَلَانَهُ أَنْ وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا أَخْصَلَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوجِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَ وَكُتُنِهِ وَالْمَاتِ وَمَا لَا فَالْمَاتِ وَمِنْ الْقَالِينَ ﴾ (٥).

هذه الدلائل إذاً تشير إلى أن آدم وزوجه عليهما السلام كانا ينتميان إلى قوم وعشيرة وبيت. كان لكلِّ منهما أم على الأقل وقد يكون لهما أو لأحدهما أب وإخوة وأخوات. فقوله تعالى إني جاعلٌ في الأرض خليفة لا يعني إطلاقاً أن يخلقه من غير أب وأم والأمثلة عن أن الله سبحانه وتعالى يستخلف ويستبدل قوماً من قوم في القرآن الكريم كثيرة. منها قوله تعالى

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) آل عمران، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٢٩، وسورة صّ، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٩١.

<sup>(</sup>٥) سورة التحريم، الآية: ١٢.

﴿ وَاذْ كُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاتَهُ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجٍ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَهَّ طَةً ﴾ (١). والمعروف هنا أن المُخاطَبون في هذه الآية هم من ذرّيةِ نوح أو من كان معه في السفينة. ويقول أيضاً: ﴿وَعَدَ آللَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ﴾ (٢). هنا كان وعد الله للمؤمنين بأنَّه سيستخلفهم كما استخلف الذين من قبلهم، كمثل آدم ونوح ﷺ وغيرهم من المرسلون والمؤمنون. فبما أن الله ﷺ يقول للذين آمنوا بأنهم سيكونوا مستخلفين، علماً بأن لهم آباء وأمهات كما هي حال الذين استخلفوا من قبل، لا يكون آدم علي استثناءً لهذه القاعدة ما لم يستثنِه القرآن في أيّ من الآيات. فحين قال الله جلّ وعلا للملائكة: ﴿ فَإِذَا سُوَّيْتُهُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي (٢) لا يعني بأن آدم لم يكن له أمٌ مثلاً. فهذه الروح هي كمثل تلك التي نُفخت في مريم ﷺ لتنجب المسيح عَلِي اللَّهِ الآية ﴿ وَمَرْبَحُ ٱبْنَتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِي آخْصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخَّنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا﴾ (٤). وإن شاء الله تعالى أن يرسل

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة التحريم، الآية: ١٢.

خليفتة إلى الخلق دون أن يكون منهم لكان أحرى أن يسمِيهِ رسولاً لأن كلمة مرسل يمكن أن تشير إلى شخصٍ آتٍ من مكانٍ آخر وهي بعكس كلمة خليفة أي تخلّف منهم.

وقد اصطفى الله عَلَىٰ آدم وزوجه ﷺ عن قومهما بخاصيّةٍ معينة قد تكون ميزةً إضافية ما في العقل، أو قد تكون النطق أو كلاهما أو غير ذلك مما يعلمه الله سبحانه وتعالى. لم يتوصل الباحثون إلى نتيجة معينة يمكنهم معها أن يثبتوا ماهية هذه الخاصيه، ولكن القرآن الكريم يشير إلى هذين الافتراضين في عدد من الآيات كمثل قوله ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَهَنَّهُمْ عَلَى ٱلْمَلَابِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَـٰ وُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (١) وهي قد تكون إشارةٌ إلى النطق. أما الآية ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْحِبَالِ فَأَبَيْكِ أَن يَحْمِلْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا﴾ (٢) قد تحمل في معناها أن تكون الأمانة هي ما اتمنه اللَّهُ ﷺ على خلقه من العقل الذي يمكن معه العلم والبحث والتبصر وما إلى ذلك. على أيّ حال، سواء أكانت إحدى هاتين الخاصيّتين هي التي تميز بها آدم وزوجه ومن ثم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.

أبنائهم أو غيرها من الخصائص، فإن هذه الخاصّية عملت على التفريق بين من هو آدمي ومن هو بدائي.

أمّا عن الشجرة التي حرّمت على آدم عَلَيْ اللهُ اللّهُ سبحانه وتعالى نهاهما عنها لأنها تحط من شأنهم الرفيع وتضع من مقامهم العليّ وتنزلق بهما إلى ما هو دون ذلك من الدرجة الرفيعة إلى ما أسماه اللَّهُ عَلَى أسفل سافلين. لهذا النهي وجهُ تشابهِ من النهى عن الخمر والفحشاء وغيرهما من الذنوب في القرآن الكريم إذ أمر اللَّهُ عَلَى أن يجتنبها المؤمنون كما أمر آدم وزوجه ﷺ بألّا يقربوا تلك الشجرة بقوله ﴿وَقُلْنَا يَكَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَقِبُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلًا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نَقْرَيا هَٰذُو ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ﴾<sup>(١)</sup>، وقوله ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْحَنَّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَٱلْأَرْلَامُ رِجْسُ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَأَجْتِنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ (٢). فقوله سبحانهُ وتعالى ﴿وَلَا نَقْرَهَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ هو كقولهِ ﴿وَلَا تَقَـرَبُوا الْفَوَاحِشَ﴾ أو ﴿وَلَا نَقَرَبُوا الزِّنَّةِ﴾ أو ﴿وَلَا نَقَرَبُوا مَالَ الْيَهِمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾. فلا يمكن للعبد أن يقرب هذه المعاصى ويبقى قريباً من اللَّهِ عَلَى لأن هذان طريقان متعاكسين. وقد

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٩٠.

أوجب اللَّهُ سبحانه وتعالى اجتناب الخمر لأنه يؤدّي بالمرء إلى الانحدار إلى مستوى أدنى نتيجة لفقدان السيطرة إلى حدِّ ما إذا ما وصل إلى حالة الثمالة وهو ما لا يرضاه اللَّهُ سبحانه وتعالى لعباده. كذلك كانت حال تلك الشجرة والله أعلم، إذ قد تكون لثمرةِ هذه الشجرة خاصيةٌ معينة تعمل بالعقول كفعل الخمر أو أسوء من ذلك لذا أدّت بآدم ﷺ إلى ما أدت به من الإخلادِ إلى الأرض وسقطت عنهم تلك المرتبة الرفيعة القريبة إلى اللَّهِ عَلَى بدليل قوله ﴿ ثُمَّ رَدَّدْتُهُ أَسْفَلَ سَنِفِلِينَ ﴾. ففي القرآن الكريم أمثالٌ كثيرة على ما يحلّ بالمرء إذا ما اتبع هواه وابتعد عن اللَّهِ عَلَى . من هذه الأمثلة هو ما حل بحامل اسم اللَّهِ الأعظم بلعام بن باعوراء المذكور في سورة الأعراف بقوله ﴿ وَٱتُّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَٰكِنَا فَٱنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ ٱلشَّيْطُانُ فَكَانَ مِنَ ٱلْعَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِثْنَا لَرَفَعَنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُۥ أَخَلَدَ إِلَى ٱلأَرْضِ وَٱنَّبَعَ هَوَنَهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتُ ذَالِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِكَايَلِنَا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١). ليس المراد هنا أن نقرن بين آدم ﷺ وبلعام بن باعوراء، لأن آدم تاب إلى اللَّهِ ﷺ فكان

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآيتان: ١٧٥ ـ ١٧٦.

ممن اشتملهم اللَّهُ عَلَى برحمته إنما المراد من هذه المقارنة إظهار أن الوجهة التي يؤدي بها الذنب بصاحبه هي وجهة يبتعد بها المرء عن الله عَلَى وهي بعكس العمل الصالح الذي يتقرب به العبد إلى بارئه.

وقد يكون الإدمان على هذه الشجرة هو ما أدى إلى انقراض الإنسان البدائي بحيث إنه نتيجة لتأثير هذه الثمرة على عقل الإنسان البدائي لم يعد قادراً على المنافسة مع نظيره من بنو آدم الذي تمتّع بالقدرة على استثمار طاقاته بشكل أفضل. لذا يكون الاصطفاء الطبيعي (Natural Selection) والتي هي سنّةٌ من سنن الله على قد طبّق على خلقه ونتيجةً لذلك استطاع الإنسان أن يستمر في حين انقرض ما دونها. هذه السُنّة هي التي تقرر مصائر المخلوقات كافةً حيث إن بها تنقرض القرون أو تستمر وترتقى، وبها تُقرر الأرزاق فتشُح وتنقطع أو تزدهي، وبها تسقط الأمم أو تُعز وتكرّم. وقد قال الله سبحانه وتعالى فى كتابه: ﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أَوْلُوا بَقِيَةٍ يَنْهُونِ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا فَلِيلًا مِّمَّنَ ٱلْجَيْـنَا مِنْهُمُّ وَٱتَّـبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مَّا أَتَرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ﴾(١). ويمكن تفسير

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١١٦.

هذه الآية بأن الإنسان البدائي بقى على ما انتهى عنه آدم عليه لذا كان هو وذريّته من الناجين مما حلّ بمن كان قبلهم من القرون. وكلمة القرون وإن كانت تشير إلى بني آدم في عدد من الآيات كقوله تعالى: ﴿وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُويِّجُ وَكُنَىٰ بِرَيِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا﴾ (١)، ولكن القرآن الكريم لا يستثنى الأمم من قبل آدم من هذا الوصف إذ يقول عز من قسائسل ﴿ لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذَكَّرُوا نِعْمَةً رَبِّكُمُ إِذَا ٱسْتَوَيَّتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنذَا وَمَا كُنَّا لَلَهُ مُقْرِنِينَ﴾(٢)، أي أن قرينة الأنعام وإن اختلفت عن ولم تقرن بالإنسان، ولكنها سُميّت بالقرينة أيضاً. ولا يمكن لأحد أن يجزم بتأريخ الحقبة التي انقرض فيها الإنسان البدائي لأن الأحافير والعظام تشير إلى الفترة التي عاشوا فيها لا التي انقرضوا فيها. وقد يكون ذو القرنين ﷺ سُمّى بذلك لأنه كان قادراً على محاكات وفهم القرون التي هي دون الآدميين بدليل قوله تعالى ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّلَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفَقَهُونَ قَوْلَا**﴾ <sup>(٣)</sup>.** والمفهوم من سياق الآيات ٩٣ ـ ٩٨ من سورة الكهف أن ذو

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ٩٣.

القرنين لم يأت إلى هؤلاء القوم ليعظهم أو يهديهم إنما جاء لمساعدتهم على بناء سدِّ يمنع يأجوج ومأجوج عنهم. ولو كانوا من الآدميين لوجب عليه عظتهم ولو بكلمة ولا تشير هذه الآيات بذلك والله العالم. وقد يفسر قول فرعون لموسى عليها ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾ (١) على النحو ذاته أي أن يكون قصد فرعون أن يهزأ أو يقيم الحجة على موسى بعد أن سأله ﴿ وَالَ فَمَن زَيُّكُمَا يَنْمُوسَىٰ ﴾ (٢) فقال: ﴿ وَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُم ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ (٣). وحجة فرعون أنه إن كان الله خلق كل شيء وهداه فلم لم يهد هؤلاء الخلق المعروفون بالقرون الأولى أو لما لا تذهب أنت وربك فتهدهم بدل أن تقيم ما تدّعيه من الهداية علينا ونحن العقلاء. وقد أسموا بالقرون الأولى في ذلك الزمن نتيجةً للشبه القائم بينهم وبين بنو البشر أي أنهم كانوا يقترنون بهم. فإن كان تفسير هذه الآيات على هذا النحو، مع أننا لا نجزم بذلك لعدم وجود البرهان، يكون الإنسان البدائي قد عاش فترةً طويلة مع الإنسان على الأرض والعلم عند الله.

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ٥٠.

بناءاً على هذا التحقيق يتبيّن أن أبناء آدم عليه لا بد قد تزاوجوا من أبناء أعمامهم أو أبناء أخوالهم أو أبناء القوم الذين كانوا ينتمون إليهم. هذا الزواج وإن كان قرانٌ بين ما هو أرفع وما هو أدنى، لم يحرّم بحسب الشرائع السماوية إذا ما كانت تلك الدرجات متتالية ويصعب التفريق فيما بينها. فمن ناحية الشكل ليس هناك اختلاف ما بين بنو آدم والإنسان البدائي كما تشير الهياكل العظمية للإنسان البدائي. هناك الكثير من المسلمين يتقبّلون فكرة أن الرسول وآل بيته عليهم الصلاة والسلام كانوا أعلى درجةً من بنو البشر حيث يقول فقد تزاوجوا من بنو قومهم». ولا عجب أن يكون لآدم وزوجه أمهات أو أُمهات وآباء، فالله كلل يشير إلى ذلك في القرآن الكريم بقوله ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كُمَثَلِ ءَادَمٌّ خَلَقَـُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ ٢ ). والمعروف أن لعيسى عَلَيْهِ أمّ، وقد وصف الله سبحانه خلقَهُ لعيسى علي النّهُ خلقهُ من تراب كما خلق آدم، وقال له كن فكان كما قال لآدم ﷺ. بذلك يكون الاحتمال الأقوى أن يكون خلق آدم عليه من غير

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٨/٣٨ ح ١٣ باب ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٥٩.

أب بحسب الوصف القرآني ولكن يكون من أم تنتمي إلى قوم بشريّ مما من الأمم التي خلت من قبل.

ما الذي يحدث إذا تزاوج زوجين ذوو خاصّية مختلفة كمثل آدميّ وبدائيّ، وكيف يمكن أن تكون الخاصّية الآدمية انتقلت إلى الذرية الثانية والثالثة وما بعدها من بني آدم. للإجابة على ذلك لا بد من أن ننظر في القواعد الجينية لنرى نوعية الاحتمالات الممكنه وأيّها يكون الاحتمال الأقرب.

إن أول من وضع دراسةً مفصّله حول كيفيةٍ عمل الجينيات كان غريغور مانديل في العام ١٨٦٠ في النمسا. عمل مانديل على دراسة خصائص الحبوب والتي استطاع من خلالها معرفة طريقة عمل هذه الخصائص والنسبية التي يمكن لهذه الخصائص أن تبدو في المواليد. نسرد هنا بعض الحقائق التي توصّل إليها مانديل حتى نتمكن من النظر في الاحتمالات التي آلت إليها ذرية آدم عليه.

۱ ـ هناك نموذجين لكل جين (gene)، وهي التي تحدد الميزات الموروثة للمولود. مثالٌ على ذلك أن تكون باطن الأذن معلقة بالوجه أو محررة منه. يسمّى هذا التناوب الجينى أو النموذجين بالأليل (Alleles).

- لكل ميزة من الميزات الموروثة هناك جيّنتين، واحدة من
  الأم والثانية من الأب. يكون الأليل في هاتان الجينتان
  إما متشابهتان أو مختلفتان.
- ٣ تحمل كل من البويضة والنطفة نموذجاً واحداً لكل ميزة بعد أن يكون قد انفصل مسبقاً عن النموذج الآخر خلال فترة إنتاج النطفة أو البويضة. عند التلقيح، يعود هاذين النموذجين مجتمعان في الجنين، فتكون إحداهما من الأم والثانية من الأب.
- عن يكون هذين النموذجين الجينيين مختلفين، يبدو واحد منهما في المولود الجديد ويسمى هذا النموذج، أو الخاصية بالخاصية المهيمنة. أما النموذج الآخر التي يكون المولود حاملاً له دون أن يبدو عليه، يكون الخاصية التراجعية.

إن الاحتمال الأقوى أن يكون كلاً من آدم وزوجه عليهما السلام حاملين لخاصية مهيمنة في كلا النموذجين حتى يتمتع أبنائهم بهذه الخاصية. فالرسالة التي حملها آدم عليه وأبلغها إلى أبنائه كانت تحتاج إلى هذه الخاصية وإلا يكونوا في حلِّ من حمل هذه الرسالة. فلم تكن رسالة آدم عليه إلى أبناء قومه

عامةً بل كانت إلى أبنائه خاصةً إذ يشير القرآن الكريم في مواضع عديدة بالقول «يا بني آدم» ولا يشير إلى قوم آدم كما هي الحال مع بقية الأنبياء. لذا يكون كل أبناء آدم عليه حاملين للخاصيةِ المهيمنة في كلتا النموذجين. أما عند تزاوج أبناء آدم ﷺ من بني قومهم اللذين لا يحملون الخاصية الآدمية فيكون أبناءهم، أي الذريّة الثانية كلها حاملةً لكلتا النموذجين، الآدمية والبدائية. تكون هذه الذرية، وهم أحفاد آدم ﷺ كلهم آدميين لأن الخاصية الآدميه هي المهيمنة ويكون بذلك هذا الجيل هو أول من حمل الخاصية التراجعية البدائية. أما الجيل الثالث من بني آدم فيكون هو الجيل الأول الذي شهد عودةً للنموذج البدائي، افتراضاً لا واقعاً، في بعض أفراده نتيجةً لوراثة الخاصية التراجعية من كلا الأبوين. فإذا كان كلا الأبوين حاملاً لكلتا الخاصيتن المهيمنة والتراجعية، وهي كما أشرنا حال أحفاد آدم ﷺ، يكون احتمال أن يرث المولود هذه النماذج بالنسب التالية بحسب المبدأ المنديلي، نسبة إلى غريغور مانديل:

٢٥٪ أن يكون كلتا النموذجين ذات خاصيةً تراجعية.
 ٢٥٪ أن يكون كلتا النموذجين ذات خاصيةً مهيمنة.

• ٥٪ أن تكون أحداهما مهيمنة والأخرى تراجعية.

هذه النسبة تشير إلى أن واحداً من كل أربعة آدميين يكون بدائياً افتراضاً لا واقعاً. الافتراض هنا بأن يكون الاختلاف ما بين الآدميين والبدائيين هي جينةٍ واحدة، وهذه ليست بالحال. فإذا كان الاختلاف في جينتين مثلاً تكون هذه النسبة طرديّة أي ١/١ \* ١٨/١ = ١٦/١، أي أن واحداً من كل ستة عشر يكون بدائياً. وإن كان الاختلاف في ثلاث جينات تكون النسبة ١/٤ \* ١/٤ \* ١/١ = ١/١٤، ومن ثمّ ١/٢٥٦، أو ١٠٢٤/١، بحسب عدد الاختلاف في الجيّنات. بذلك يكون زمن الجيل الثالث لبنو البشر زمنٌ مفصليّ بدأت معه عملية انفصال الآدميين عن البدائيين وذلك لأن من طبيعة المخلوقات أنها تفضل الزواج ممن هو أفضل أو أعلى شأناً. يمكن أن تكون هذه الحقبة امتدت إلى عدة أجيال، ولكنها في زمن ما تكون قد انفصلت تماماً إلا أن يكون هناك بعض الحالات الاستثنائية كما تشير بعض الدراسات.

أما عن الزمن الذي عاش آدم على الأرض، فلا يوجد أي من الدلائل التي يمكن استخدامها لتحديد هذه الفترة. فلا يمكن للعلم أن يتعرّف إلى هذه الحقبة بالمعطيات التي لدى العلماء اليوم إلا بعد أن يصل إلى ماهية الميزة التي تميّز بها بنو البشر أولاً وأن يتطور العلم ليجد أليةٍ أو طرقٍ

جديدة يمكن معها تحديد ما هو آدميّ وما هو بدائيّ. إضافةً إلى ذلك، يتوجب العثور على آثار يمكن معها التفريق بين الفصيلتين حتى لتصل إلى نظرية يمكن قبولها. فالقرآن الكريم لا يشير إلى التاريخ الذي عاش فيه آدم على الأرض، ولكن في الحديث المنسوب إلى أبي ذر الغفاري عن الرسول على إن الله قد بعث ۱۲٤۰۰۰ نبی قد يفسّر على منحيين. المنحى الأول أن يكون المعنى بالأنبياء لا يشترط أن يكون من بنى البشر، أي أن يكون انتماء عدد كبير منهم إلى فصائل أخرى أرسلوا إلى المخلوقات كافة مما كان قبل بنو البشر من أمم قد خلت إضافةً إلى الدواب والطيور وغيرها من المخلوقات، بحيث لكلِّ منهم رسالته وتسبيحه وحلَّه وحرامه بدليل قوله ﴿ وَلِكُلُّ أَمَّةً رَّسُولٌ فَإِذَا جَكَاةً رَسُولُهُمْ فَضِي بَيْنَهُم بِأَلْقِسْطِ وَثُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾(١)، وقول ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِّن أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (٢). والأمم هنا لا تشير بالضرورة إلى بنى آدم فالقرآن الكريم يشير إلى الكائنات الأخرى بالأمم وذلك بقوله تعالى ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْدٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ٢٤.

أَمُمُ أَمْنَالُكُمُ مَّا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم يُعْشَرُونَ ﴾ (١) وقد يكون تفسير هذه الآية في قول الإمام الصادق على «أن قبل آدمكم هذا ألف ألف آدم» أي أن يكون لكل كائن من الكائنات آدمها . أما المنحى الثاني أن تكون الحقبة التي عاش فيها آدم على تعود إلى مئات الآلاف من السنين . فلا يمكن أن يكون عمر الحقبة الممتدة ما بين آدم على ومحمد الله ستة الآف سنة ، لأن ذلك يعني إرسال رسول كل ثمانية عشر يوماً ما يعني وجود مئات أو آلاف الأنبياء في زمن واحد . لذا يكون الاحتمال الأول أقرب إلى العقل من الاحتمال الثاني إن كان حديث المئة وأربعة وعشرون ألف نبى موثقاً .

ومن الأمور التي يرى بها البعض أنها تتعارض نظرية التطور أنه إن كان التطور قائماً بشكلٍ مستمر، فلما لا تتحول القرود اليوم إلى بشر، أو لما لا يتحول البشر اليوم إلى مخلوق أكثر تطوّراً أو ما شابه. المسألة هنا أوّلاً أن التطوّر يسير بشكلٍ بطيء جدّاً بحيث تصعب ملاحظة أي تطوّر إلا على بعض الكائنات التي تتمتّع بقصر أعمارها كمثل البكتيريا والفيروس. فإذا نظرنا إلى الإنسان مثلاً نرى أن معدل عمر

سورة الأنعام، الآية: ٣٨.

الجيل هو خمس وعشرون سنة تقريباً. وهذا يعنى أنه إن كان عمر الإنسان على الأرض مئة ألف سنة، يكون عدد الأجيال ٤٠٠٠ جيل وهو وقت قصيرٌ جداً لحصول أي تحوّلِ مما يمكن اعتباره تطوراً. وإذا كان عمر الإنسان كما يظن البعض ٧٠٠٠ سنة، يكون عدد الأجيال أو الأجداد ٢٨٠ جيلاً وهذا يستحيل معه التغيّر حتى في لون البشرة. ثانياً لم يكن التحول من القرود العليا إلى الإنسان تحوّلاً مباشراً إنما استوجب ستّة ملايين سنة من التحول عبر عدد من الكائنات البشرية والشبه بشرية التي لو لم تنقرض لكان من الصعب أن يُعرف أين ينتهى القرود وأين يبدأ الإنسان. والسؤال هنا ما هو سر وجود هذه الكائنات المتوسطة (Intermediate) ما بين الإنسان والقرود العليا ولماذا كانت أشبه بالقرود كلما عاد الزمن إلى الوراء وأشبه بالبشر كلما اقترب الزمن من وجود بني البشر. وإن لم يكن هذا المسار تطوراً كما يشير العلم، فلماذا لم يخلق الله على الإنسان مباشرة بعد القرود دون المرور عبر هذه المرحلة التصاعديّة من الخلق.

وتجد هذه الحالة المتوسطة ماثلة ما بين كافة المخلوقات المتقاربة، منها ما زال حيّاً ومنها ما انقرض ووجدت آثاره كمثل المخلوق المعروف به (Bear Dog) إذ كان يشبه الكلاب

في بعض مزاياه والدببة في بعضها الآخر ومنها ما يعتبر حلقة مفقودة. ثالثاً إن التطور وبحسب اعتقادي الشخصي، وبناءً على نظرية الفرد والاس، لا يكون عشوائياً كما يفترضه داروين، إنما يكون نتيجة تأثير وضغط الطبيعة على كائن معين مما يضطرها إلى تغير شيئاً ما من سلوكها أو تغيير في نوعيّة غذائها أو ما شابه. وقد شرح الدكتور بروس ليبتون في كتابة (Spontaneous Evolution) كيفية عمل الخلايا والذي يكون نتيجة لتأثير العوامل الطبيعية والتي تؤدّي بها إلى التطور إذا اقتضت الحاجة. وأما الشرط الأهم والأخير للتطور هي سنّة الله سبحانه وتعالى في الخلق حيث إذا ما أخذت أمّة بالبأساء والضرّاء فإمّا أن يتضرّعوا إلى الله فيكفّوا عن عمل ما كما فعل آدم وزوجه على حيث انتهى عن الأكل من الشجرة التي حرّمت عليهم وإما أن تقسوا قلوبهم كما يقول عزّ من قائل: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أَمَدِ مِن قَبَلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ بُعَنَّرُعُونَ ۞ فَلُوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن فَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

ويقول أيضاً في السياق ذاته ﴿ فَكُوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن فَبَلِكُمُ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآيتان: ٤٣ \_ ٤٣.

أُولُوا بِقِيَّةِ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّتَنْ أَبَعِيْنَا مِنْهُمُّ وَالْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّتَنْ أَبَعِيْنَا مِنْهُمُّ وَاتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أَتْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُعْرِمِينَ ﴾ (١).

هناك عدة أنواع من التطور ولكن التطور الأهم الذي يهدف إليه القرآن الكريم هو تطور الروح أو النفس. لهذا السبب خاصة جاءت الرسل ونزلت الكتب السماوية وآخرها رسول الله محمد على حيث إن هذا النوع من التطور هو الذي يصل بالمرء إلى غاية السمو والارتقاء. لذ يقول الرسول الله إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق»(٢). وهذا الباب وإن لم يكن موضوع هذا البحث، إلا أنه الهدف منه عن طريق إيصال القارئ ـ رعاه الله ـ إلى منتهى ما دعانا الله تعالى إليه.

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى للبيهقي ١٩٢/١٠، بحار الأنوار: ٢١٠/١٦.



## خاتمة

فى النهاية آمل أن يكون هذا العمل المتواضع الذي أردت به وجه الله تبارك وتعالى بياناً واضحاً وشعلةً مضيئة يستنير به المؤمنون في معرض بحثهم ويكون حجّةً لهم على الماديين الذين نأمل هدايتهم. وأنى لآمل بأن أرى هذا البحث بداية متواضعة ونافذة صغيرة ينفذ من خلالها العلماء المسلمون إلى مدينة علم ومعِين نور يكونون فيها أعلامها وروّادها. وبما أنّ معرفتي بعلم الأحياء لا تصل إلى درجة ذوي الاختصاص في هذا الحقل، فإنى أتمنّى على العاملين في هذا الحقل تصحيح ما يرونه من أخطاء وردت في هذا البحث أو الإبلاغ عن أي تغيّر جديدٍ في نظرة العلماء لأي من المواضيع التي أثرتها. كما وآمل أيضاً من علماء الدين الأفاضل ألا يتورّعوا عن مراسلتي، عبر البريد الإلكتروني، سواء لقبول أو لنقد ما أوردتهُ في هذا البحث لأني أعتبر أن كلاًّ من التشجيع والنقد البنّاء من أسباب التقدم في أي من المجالات. للتواصل مع المؤلف يمكن إرسال الأسئلة أو التعليقات على البريد الإلكتروني rdabaja@gmail.com. وسنعمل بعون الله تعالى على إنشاء صفحة إلكترونية خاصة بهذا الموضوع إن شاء الله حتى يتمكن الجميع من إضافة آرائهم.





| ٧   | إهداء                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ٩   | شکر خاصشکر خاص                                         |
| ١,١ | مقدمة                                                  |
| ۱۹  | نشأة النظريّة                                          |
| ۲۳  | أسباب رفض نظرية التطوّر                                |
| ٣٤  | مفهوم النظريّةمفهوم النظريّة                           |
| ٣٨  | الاختلاف الأول بين الاعتقاد الديني والنظرية العلمية .  |
| ٣٩  | الاختلاف الثاني بين الاعتقاد الديني والنظرية العلمية . |
| ٤١  | كيف كانت الأرض قبل الخلق                               |
| ٥٤  | أين بدأت الحياة على الأرض؟                             |
| ٤٨  | بداية وتطور المخلوقات                                  |
| ۸۶  | الناحية الفلسفية لتطور الخلق                           |
| ٧٥  | في بداية الإنسان الأول                                 |

| ٨٠    | دلائل قرآنية على تطور بني البشر |
|-------|---------------------------------|
| 1.0   | خاتمة                           |
| \ • V | الفهرسا                         |

